
        
            
                
            
        

    


 







Hội tập Kinh: Đại lão   Cư sĩ Hạ Liên Cư 

Chủ giảng: Lão pháp sư TỊNH KHÔNG 

 

(Lần giảng thứ 10 - Năm 1998) 

 

  

THUYẾT GIẢNG 

PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM  

THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH  

 

TẬP 8  

(VCD 071-VCD 080) 









Cẩn dịch: Vọng Tây Cư sĩ 



NHÀ XUẤT BẢN HỒNG ĐỨC 

Phật Lịch 2559-Dương Lịch 2015 

 





 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 





MỤC LỤC 



PHẦN THỨ III: CHÁNH KINH ................................................... 13 

(VCD 071) ..................................................................................... 13 

PHẨM THỨ TƯ :  PHÁP TẠNG NHÂN ĐỊA ............................... 13 

CHÁNH KINH: ........................................................................ 13 

“Trí tuệ quảng đại thâm như hải,  

Nội tâm thanh tịnh tuyệt trần lao,  

Siêu quá vô biên ác thú môn 

Tốc đáo Bồ Đề cứu cánh ngạn.  

Vô minh tham sân giai vĩnh vô 

Hoặc tận quá vong Tam muội lực”. (tiếp theo) ........................ 13 

Thứ sáu: “Hoặc tận quá vong tam muội lực” ...................... 22 

Tam muội vì sao không gọi là Thiền định? .................... 23 

CHÁNH KINH: ........................................................................ 29 

“Diệc như quá khứ vô lượng Phật 

Vị bỉ quần sanh đại đạo sư 

Năng cứu nhất thiết chư thế gian 

Sanh lão bệnh tử chúng khổ não.” ............................................ 29 

Thứ nhất: “Diệc như quá khứ vô lượng Phật” ..................... 29 

Thứ hai: “Vi bỉ quần sanh đại đạo sư” ................................. 30 



3 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





(VCD 072) ..................................................................................... 33 

Hòa thượng là gì? ............................................................ 33 

Pháp sư là gì? .................................................................. 33 

Thứ ba: “Năng cứu nhất thiết chư thế gian” ........................ 36 

“Thế gian”. ...................................................................... 37 

“Nhất thiết”. .................................................................... 38 

Thứ tư: “Sanh - Lão - Bệnh - Tử chúng khổ não” ............... 38 

Phật dùng phương pháp gì để giúp chúng ta? ................. 39 

Mười cõi này bạn đi đến cõi nào?  ................................ 41 

 Phật: ........................................................................... 41 

 Bồ Tát: ....................................................................... 42 

 Bích Chi Phật: ........................................................... 43 

 A La Hán: ................................................................... 43 

 Cõi trời (thiên): .......................................................... 43 

 Cõi người (nhân): ...................................................... 44 

 Cõi A Tu La: .............................................................. 44 

Nghiệp nhân của ba cõi ác đạo bên dưới. ................... 44 

 Cõi ngạ quỷ: ............................................................... 44 

 Cõi súc sanh: ............................................................. 45 

 Cõi địa ngục: ............................................................. 47 

Bát khổ: .......................................................................... 47 

Điều thứ nhất là “Cầu bất đắc khổ”. .......................... 48 

Điều thứ hai là “Ái biệt ly khổ”. ................................ 48 

Điều thứ ba là “Oán tắng hội khổ”............................. 49 

4 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Điều thứ tư là “Ngũ ấm xí thạnh khổ”. ...................... 50 

 “Sắc”  là gì vậy? .................................................... 50 

 “Thọ”  là gì vậy? ................................................... 50 

 “Tưởng”  là gì vậy? ............................................... 50 

 “Hành”  là gì vậy? ................................................. 52 

 “Thức”  là gì vậy? ................................................. 52 



(VCD 073) ..................................................................................... 56  

CHÁNH KINH: ........................................................................ 56 

“Thường hành Bố Thí cập Giới, Nhẫn 

Tinh Tấn, Định, Huệ, lục Ba La.  

Vị độ hữu tình linh đắc độ 

Dĩ độ chi giả, sử thành Phật.” ................................................... 56 

Thứ nhất: “Thường hành Bố Thí và Giới, Nhẫn” ................ 57 

Một là “Thường hành”. ................................................... 57 

 Vậy chúng ta muốn hỏi “Ngã” là gì?  ........................ 58 

Thứ hai: “Tinh Tấn, Định, Huệ, lục Ba La” ........................ 60 

Lục độ bát nhã: ............................................................. 60 

 Điều thứ nhất: Bố thí ................................................. 60 

Làm thế nào tu bố thí? .......................................... 66 

Phật nói với chúng ta tiền của từ do đâu mà có? .. 67 

Phật nói thông minh trí tuệ là quả báo của bố thí 

pháp. ...................................................................... 68 

Cái gì gọi là bố thí vô úy? ..................................... 69 

5 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





Bố thí pháp là gì? .................................................. 73 



(VCD 074) ..................................................................................... 75  

“Thọ trì” là gì? ................................................. 75 

Cái gì gọi là “Diễn” ? ....................................... 76 

Còn “Nói” là gì? .............................................. 76 

 Điều thứ hai: “Trì giới”  ............................................ 79 

Trong giới điều có những gì? ................................ 80 

“Căn bản giới”. ................................................ 81 

Một là “Luật nghi giới”. ................................... 83 

Hai là “Nhiếp thiện pháp giới”. ....................... 84 

Ba là “Nhiêu ích hữu tình giới”. ...................... 85 

 Điều thứ ba là “Nhẫn nhục” .  ................................... 86 

Một là: Nhẫn nhục đối với người. ......................... 87 

Hai là: Nhẫn nhục đối với hoàn cảnh đời sống của 

chúng ta. ................................................................ 91 

Ba là: Nhẫn nhục đối với phương pháp tu học. .... 92 



(VCD 075) ..................................................................................... 98  

CHÁNH KINH: ........................................................................ 98 

“Thường hành Bố Thí cập Giới, Nhẫn 

Tinh Tấn, Định, Huệ, lục Ba La.  

Vị độ hữu tình linh đắc độ 

6 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Dĩ độ chi giả, sử thành Phật” (tiếp theo) ................................... 98 

Cái gì là Bồ Tát hạnh?  ................................................... 98 

Tại vì sao nhất định phải phát tâm Bồ Đề? .............. 100 

Cái gì gọi là tâm Bồ Đề? .......................................... 100 

Một là  Bố Thí Ba - La - Mật - Đa. .......................... 105 

Vừa rồi còn có một bạn nhỏ hỏi tôi “Vũ trụ từ do 

đâu mà có?” ........................................................ 108 

Pháp thân là gì? ................................................... 112 

Một là “Bố thí ba la mật đa” (tiếp theo). ................. 114 

Việc thứ nhất là Tài bố thí. ................................ 116 

Việc thứ hai là Pháp bố thí.  ............................... 120 

Vậy thì loại thứ ba gọi là Vô uý bố thí. ............. 120 

(VCD 076) ................................................................................... 122  

Vậy làm thế nào mới được gọi là “Bố thí Ba La 

Mật Đa”? ............................................................. 123 

Hai là  “Trì giới Ba-La-Mật-Đa” .  ............................ 126 

Ba là  Nhẫn Nhục Ba La Mật.  ................................. 140 



(VCD 077) ................................................................................... 147  

Thứ hai: “Tinh tấn, định, huệ, lục Ba La” [Tinh Tấn, Ðịnh, 

Huệ, sáu Ba La] ................................................................. 147 

Một là  “Tinh tấn”.  ........................................................ 147 

 Gốc của ác là gì?  ..................................................... 149 

7 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





Vậy thế nào mới xem là “Tinh tấn”? .................. 152 

“Tinh tấn” còn có các ý nghĩa khác. ................... 160 

Hai là  “Định”.  .............................................................. 161 

Điều thứ nhất: Định là định ở nhất. .................... 162 

Điều thứ hai: Thiền định ở trong pháp môn niệm 

Phật của chúng ta chính là nhất tâm bất loạn, tâm 

thanh tịnh. ........................................................... 164 

Cái gì gọi là thanh tịnh? ................................. 165 

Cái gì là hưởng thụ bình thường? .................. 166 

Chánh thọ là gì? ............................................. 166 

Điều thứ ba: Thiền định ngoài ra còn một ý nghĩa là 

chủ tể. .................................................................. 167 



(VCD 078) ................................................................................... 169  

Hai là:  “Định”  (tiếp theo) ............................................. 169 

Ba là:  “Huệ”.  ................................................................ 178 

Bát Nhã là gì? ..................................................... 179 

Thứ ba: “Vị độ hữu tình linh đắc độ” ................................ 187 

Thứ tư: “Dĩ độ chi giả, sử thành Phật” .............................. 190 



(VCD 079) ................................................................................... 193  

CHÁNH KINH: ...................................................................... 193 

“Giả linh cúng dường hằng sa thánh,  

8 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Bất như kiên dũng cầu chánh giác”. ....................................... 193 

Tu phước vạn nhất không nên quên đi tu huệ. .............. 194 

Chúng ta nói đến cúng dường trước. ....................... 196 

Tu phước nhất định phải học Phật, Bồ Tát. ............. 197 

 Pháp cúng dường: .................................................. 209 

Cái thứ nhất: “Như thuyết tu hành cúng dường”. 

 ............................................................................ 209 



(VCD 080) ................................................................................... 215  

Câu thứ hai: “Lợi ích chúng sanh cúng dường” 

 ............................................................................ 216 

Trong lợi ích, lợi ích lớn nhất là gì? .............. 216 

Như thế nào mới gọi là người? ...................... 222 

Cái thứ ba là “Nhiếp thọ chúng sanh cúng 

dường”.  .............................................................. 225 

Cái thứ tư: “Vì đại chúng sanh khổ cúng dường”. 

 ............................................................................ 226 

Cái thứ năm: “Cần tu thiện căn cúng dường”  . 233 

Chú giải: ....................................................................................... 241  

 

9 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 







 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

10 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 

 

 

 

       KHAI KINH KỆ 

Phật pháp cao siêu rất thẳm sâu, 

Trăm ngàn muôn kiếp khó tìm cầu. 

Con nay nghe thấy chuyên trì tụng, 

Nguyện tỏ Như Lai nghĩa nhiệm mầu. 

NAM MÔ BỔN SƯ THÍCH CA MÂU NI PHẬT! (3 lần) 

 

 

 

 

 

 

11 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

12 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 

PHẦN THỨ III: CHÁNH KINH 

(tiếp theo) 



(VCD 071) 

 

PHẨM THỨ TƯ 

PHÁP TẠNG NHÂN ĐỊA 

(tiếp theo) 



CHÁNH KINH:  

 

“Trí tuệ quảng đại thâm như hải, 

  Nội tâm thanh tịnh tuyệt trần lao, 

  Siêu quá vô biên ác thú môn 

  Tốc đáo Bồ Đề cứu cánh ngạn. 

 

  Vô minh tham sân giai vĩnh vô 

  Hoặc tận quá vong Tam muội lực”. 

  (tiếp theo) 

 [Dịch nghĩa:  

 Trí huệ rộng lớn sâu như biển  

 Nội tâm thanh tịnh tuyệt trần lao 

 Vượt khỏi vô biên ác thú môn  

 Mau đến bờ Bồ Ðề rốt ráo 

 Vô minh, tham, sân vĩnh viễn dứt  

13 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





 Hoặc tận, lỗi mất, tam-muội lực] 



Lần trước giảng đến chỗ này:  



 “Vô minh tham sân giai vĩnh vô 

   Hoặc tận quá vong Tam muội lực” 

Lần trước đã nói qua với các vị, sáu câu này là 

cầu  “Tự lợi đức”.   

Bồ Tát Pháp Tạng đã làm ra một điển phạm cho 

chúng ta xem làm thế nào để cầu tự lợi, sau khi tự lợi 

mới có thể lợi tha. 

Trong  sáu  câu  này  lấy  “Trí  Tuệ”  làm  đầu,  lấy 

“Tam Muội” làm tổng kết. Cái ý này rất sâu rất rộng, 

chúng ta phải tỉ mỉ mà thể hội, để áp dụng ngay trong 

đời sống của chính mình, đó chính là cả đời thọ dụng 

không  thể  cùng  tận.  Không  luận  là  học  Phật  chúng  ta 

vẫn là bình lặng mà trải qua ngày tháng, nếu như không 

có trí tuệ, nhà Phật gọi là dễ dàng tạo nghiệp. Thậm chí 

cái  gì  gọi  là  tạo  nghiệp,  chính  mình  cũng  không  biết 

được  rõ  ràng.  Tạo  nghiệp  đương  nhiên  phải  chịu  quả 

báo, cho nên mười pháp giới y chánh trang nghiêm, từ 

do đâu mà có vậy? Chúng ta phải rõ ràng, phải tường 

tận, sau đó mới biết được những thứ nào là lợi ích chân 

thật, những thứ nào không phải là lợi ích chân thật. 

Phật  pháp  đối  với chân  giả  có  một  định  nghĩa 

14 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



rất đơn giản: Nếu như ở ngay trong một đời, chúng ta 

có được phước có được lợi, đến đời sau thì không có 

được,  Phật  nói  cái  phước  lợi  này  không  phải  chân 

thật.  Còn  cái  phước  lợi  mà  hiện  tại  có  thể  có  được, 

đời sau cũng có thể có được, về sau đời đời kiếp kiếp 

cũng đều có thể có được, Phật nói cái phước lợi này 

là  chân  thật.  Cũng  có  trong  kinh  điển  Phật  nói  với 

chúng ta, có thể hiện tiền không có được phước lợi, 

nhưng  đời  sau  có  được  phước  lợi,  đời  sau  nữa  có 

được phước lợi, đó cũng là chân thật. Do đây có thể 

biết chư Phật Bồ Tát nói với chúng ta, có thể nói là 

lợi ích lâu dài, mà không phải là một lúc, không phải 

tạm thời, còn nếu là lợi ích ngắn ngủi tạm thời, Phật 

Bồ Tát nói với chúng ta đều là giả. 

Thế  nhưng  lợi  ích  lâu  dài,  nhất  định  là  xây 

dựng trên nền tảng trí tuệ, mà lợi ích chân thật chính 

là  một  câu  phía  trước  đã  nói   “Tốc  đáo  Bồ  Đề  cứu 

 cánh  ngạn” ,    đây  là  người  chân  thật  tu  hành,  mỗi 

niệm  mong  cầu,  mỗi  niệm  ước  vọng.  Thế  nhưng  vì 

sao  họ  không  thể  có  được?  Cái  thứ  nhất  là  trí  tuệ 

không đủ, thanh tịnh không viên mãn. Trên kinh A Di 

Đà Phật nói với chúng ta,  “Không thể thiếu thiện căn, 

 thiếu  phước  đức  nhân  duyên  mà  có  thể  sanh  nước 

 kia”.   Nếu  y  theo  cái  tiêu  chuẩn  này,  thì  họ  là  thiện 

căn, phước đức, nhân duyên không đủ, còn nếu như 

thiện căn phước đức nhân duyên đủ, cái “Tốc đáo Bồ 

Đề cứu cánh ngạn” liền làm được. 

15 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





Duyên phận ngày nay của  chúng ta, thực tế là 

hy hữu khó gặp, duyên phận nay đủ, nhưng vấn đề là 

ở chúng ta có thiện căn hay không, có phước đức hay 

không? Cái gì gọi là thiện căn? Trong sáu câu này thì 

câu thứ nhất1 là thiện căn, hai câu phía sau2 là phước 

đức, chỉ cần chúng ta đầy đủ. Thậm chí nếu thiện căn, 

phước  đức  của  chúng  ta  có  kém  khuyết  một  chút 

cũng không quan hệ gì, vì chỉ cần duyên thù thắng là 

được.  Thật  như  Đại  Sư  Thiện  Đạo  đã  nói:   “Chín 

 phẩm  vãng  sanh  luôn  là  ở  duyên  ngộ  khác  nhau” . 

Chúng  ta  có  duyên  thù  thắng,  phước  đức  thiện  căn 

kém một chút, có thể ở ngay trong một đời này, trong 

một thời gian ngắn ngủi bổ túc nó. Loại tình hình này 

từ  xưa  đến  nay,  chúng  ta  ở  trong   “Tịnh  Độ  Thánh 

 Hiền Lục” , trong  “Vãng sanh truyện” , xem thấy rất 

nhiều thí dụ, cho nên có thể bổ túc. Vậy thì 2 câu phía 

sau đó là “Thọ dụng chân thật”3. 

Thứ  năm:  “Vô  minh  tham  sân  giai  vĩnh  vô”   [Vô 

minh, tham, sân vĩnh viễn dứt] 

“Giai vĩnh vô”: Đều vĩnh viễn đoạn dứt. Rất là 

hiếm được, do đây có thể biết, đây quyết không phải 

là người thông thường, mà đó là tán thán Phật. 

“Tham sân”: Là Kiến Tư phiền não, đây là thô 

nhất. Ngoài cái này ra, Phật nói với chúng ta, còn có 

Trần Sa phiền não, Vô minh phiền não. Nói vô minh, 

nói  tham  sân,  ba  loại  phiền  não  đều  đoạn  hết,  rất 

16 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



không dễ dàng. 

Kiến tư phiền não phải có định lực mới có thể 

phủ  phục.  Trong  Kinh  Kim  Cang  đã  nói   “Vân  hà 

 hàng phục  kỳ  tâm?”  4,  phải  có sức  định,  định  có  thể 

hàng  phục,  nhưng  không  thể  đoạn,  không  thể  vĩnh 

đoạn. Vĩnh đoạn phải dựa vào trí tuệ, cái trí tuệ này 

tuyệt đối không phải là cái học của kiến văn, chúng ta 

nghe  kinh  nhiều,  đọc  kinh  nhiều,  thảo  luận  nghiên 

cứu nhiều, có thể khai mở trí tuệ hay không? Cũng có 

thể được chút  trí  tuệ nhỏ. Thế  nhưng cái  trí  tuệ này 

không thể đoạn được phiền não, càng không thể phá 

được vô minh, trí tuệ phá vô minh là trí tuệ Bát Nhã 

của tự tánh mà như trong tông môn thường nói “Minh 

tâm kiến  tánh”  .  Trí tuệ của minh tâm  kiến  tánh mới 

có thể phá được vô minh. Chỗ này nói ra thì dễ dàng, 

nhưng khi làm thì rất khó. 

Làm thế nào hạ thủ? Hay nói cách khác chúng 

ta phải học như thế nào? Bắt đầu học từ đâu? Trước 

tiên nhất định phải đoạn phiền não “thô”. “Thô” nhất 

chính là Kiến tư phiền não. 

Dùng  lời  hiện  tại  mà  nói  Kiến  tư  phiền  não: 

Kiến là kiến  giải sai  lầm,  cũng chính là nói  bạn đối 

nhân xử thế tiếp vật có cách nhìn sai lầm, đó gọi là 

“Kiến  phiền  não”;  “Tư”  là  tư  tưởng,  cách  nghĩ  của 

bạn đối với vũ trụ nhân sanh, cách nghĩ của bạn sai 

lầm, đó gọi là “tư hoặc”, tư tưởng sai lầm. 

17 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





Trong kiến giải thì sai lầm cơ bản nhất, nghiêm 

trọng nhất là đem cái thân này xem là chính mình, đó 

là trên kiến giải của bạn có sai lầm. Câu nói này rất 

khó hiểu. Tất cả người trên thế giới này, có người nào 

không  đem  cái  thân  này  xem  là  chính  mình?  Thậm 

chí  chúng ta nói, ngay đến Phật  Bồ Tát  cũng không 

ngoại  lệ,  khi  vừa  mở  đầu  quyển  kinh  “Như  thị  ngã 

văn”, chẳng phải cũng đem cái thân này xem thành ta 

hay  sao?  Trong  đây  liền  có  cưỡng  cầu.  Chúng  sanh 

đem  cái  thân  này  chân  thật  cho  là  ta,  đó  là  sai  lầm, 

còn chư Phật Bồ Tát là người giác ngộ, cũng có thể 

tùy thuận  tất cả chúng sanh, bạn nói  cái  thân này là 

ta, tốt! tôi cũng tuỳ thuận bạn cũng cho đây là ta, trao 

đổi ý kiến thì thuận tiện, đây gọi là tuỳ thuận chúng 

sanh  mà  nói,  còn  trong  lòng  chính  họ  có  chấp  trước 

hay  không?  Không  có!  Đích  thực  không  có  chấp 

trước,  đó  là  chỗ  người  giác  ngộ  không  giống  như 

người thông thường chúng ta. 

Bởi vì chúng ta chấp trước cái thân này là ta, thì 

phiền  phức  to  rồi,  thế  là  khởi  tâm  động  niệm  phải  lo 

chăm  sóc  cái  thân  này,  phải  chăm  sóc  cái  ta.  Các  vị 

nghĩ xem, tất cả ý niệm tự tư, tự lợi, liền từ ngay chỗ 

này sanh ra, không những phải lo chăm sóc cho ta, còn 

phải lo chăm sóc cái của ta nữa. Cái của ta là gì vậy? 

Là cái mà ta sở hửu, chí thân là quyến thuộc của ta, cha 

mẹ, chồng vợ, con cái, anh em, đều là quyến thuộc của 

ta, tài sản của ta, địa vị của ta, cái ta sở hữu rất nhiều, 

sở hữu của ta là phụ thuộc về ta, ngày ngày vì những 

18 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



thứ này mà bận rộn, ngày ngày vì những việc này mà 

tạo nghiệp. Vậy chúng ta mới hiểu nhà Phật nói thiện 

ác, tiêu chuẩn của nó là xây dựng trên nền tảng này. 

Phật nói thiện, ác! Vậy cái gì là ác? Vì ta chính 

là ác; Cái gì là thiện? Vì người chính là thiện. Chúng 

ta  khởi  tâm  động  niệm,  tất  cả  đều  có  thể  vì  chúng 

sanh,  vì  người  khác,  Phật  nói  đó  là  thiện,  còn  khởi 

tâm động niệm đều vì ta, đó là ác. Vậy chúng ta mới 

có  thể  tham  thấu  được  lời  giáo  huấn  này  của  Thế 

Tôn,  bởi  vì  có  ta  đó  là  chấp  trước,  liền  biến  thành 

cảnh giới của sáu cõi luân hồi. Cho nên sáu cõi mười 

pháp giới cũng không phải là thật. Trong Phật kinh đã 

nói   “Phàm  sở  hữu  tướng  giai  thị  hư  vọng” .  Sáu  cõi 

có tướng, mười pháp giới có tướng, những cái tướng 

này  đều  là  hư  vọng,  đều  không  phải  là  chân  thật. 

Những hiện tướng này do đâu mà có? Chính là bởi vì 

từ “chấp có ta”  mà biến hiện  ra. Nếu như  một  ngày 

nào  đó  bạn  chứng  được  vô  ngã,  vậy  thì  chúc  mừng 

bạn. Xin nói với các vị vô ngã thì sáu cõi không còn. 

Thí dụ bạn đang ở trong mộng, lúc nào chứng 

được vô ngã, bạn liền từ trong mộng tỉnh lại, khi vừa 

tỉnh  lại  thì  cảnh  mộng  không  còn.  Chỉ  cần  bạn  còn 

chấp trước có ta,  có cái  của ta, thì  bạn vẫn cứ  đang 

nằm mộng, bạn vẫn chưa tỉnh. Cho nên sáu cõi luân 

hồi là vọng tưởng, phân biệt, chấp trước biến hiện ra. 

Không  còn  chấp  trước  thì  sáu  cõi  không  còn,  thế 

nhưng  bạn  vẫn  còn  vọng  tưởng,  vẫn  còn  phân  biệt, 

19 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





đến lúc đó thì như thế nào vậy? Phật nói với chúng ta, 

đó là pháp giới bốn thánh trong mười pháp giới, cái 

cảnh  giới  này  hiện  tiền,  gọi  là  Thanh  Văn,  Duyên 

Giác,  Bồ  Tát,  Phật,  sẽ  hiện  ra  cảnh  giới  này.  Cảnh 

giới  có khác biệt, đó là bạn chấp trước có nặng nhẹ 

không  giống  nhau.  Bạn  phân  biệt,  phân  biệt  chấp 

trước có nặng nhẹ, phân biệt nặng bạn là Thanh Văn, 

Duyên  Giác,  phân  biệt  nhẹ  bạn  là  Bồ  Tát,  là  Phật. 

Nếu như tất cả bạn đều không phân biệt, vậy thì bạn 

liền ra khỏi mười pháp giới, ra khỏi mười pháp giới 

thì thành Phật, tuy là thành Phật này không viên mãn, 

trong  kinh  Hoa  Nghiêm  gọi  là  “Pháp  Thân  Đại  Sĩ”, 

trong  Thiền  tông  gọi  là  “Minh  tâm  kiến  tánh”,  kiến 

tánh thành Phật, bạn thành Phật rồi. 

Do đây có thể biết tại vì sao chúng ta không thấy 

được  tánh,  chúng  ta  niệm  Phật  tại  vì  sao  không  thể 

được nhất tâm bất loạn? Chính là bởi vì có phân biệt, 

có chấp trước, bị hai thứ này chướng ngại. Chấp trước 

là  Phiền  não  chướng,  phân  biệt  là  Sở  tri  chướng,  hai 

chướng này chướng ngại mất đi tự tánh của bạn, khiến 

cho  chúng ta không thể kiến tánh, không thể được lý 

nhất  tâm  bất  loạn,  nguyên  nhân  chính  ngay  chỗ  này. 

Vào  lúc  nào  chúng  ta  lìa  khỏi  phân  biệt,  chấp  trước, 

mới có thể giải quyết được việc này, buông bỏ hai loại 

chướng ngại này. Sau khi buông bỏ bạn được minh tâm 

kiến tánh như trong Thiền tông nói, ở trong niệm Phật 

chúng ta gọi là bạn được lý nhất tâm bất loạn. Cái địa 

vị này chính là địa vị Sơ địa mà trên kinh Hoa Nghiêm 

20 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



nói. Kinh Hoa Nghiêm là Viên giáo, phá một phẩm vô 

minh, chứng một phần pháp thân, đó là thành Phật rồi. 

Vừa  rồi  nói  tuy  thành  Phật  nhưng  không  viên  mãn, 

không cứu cánh, vì sao vậy? Còn có vọng tưởng, vọng 

tưởng chính là chỗ này nói vô minh, vô minh là vọng 

tưởng.  Vô  minh  chính  là  vẫn  chưa  làm  cho  rõ  ràng, 

chưa  làm  cho  rõ  ràng  cho  nên  mới  khởi  vọng  tưởng, 

còn như thảy đều rõ ràng rồi, đương nhiên bạn liền sẽ 

không còn vọng tưởng. 

Vô minh này là nói cái gì? Nói căn nguyên của 

vũ trụ, tự tánh chưa làm được rõ ràng, tuy là thế xuất 

thế gian tất cả pháp, họ tường tận hơn chúng ta quá 

nhiều, chúng ta làm gì có thể so sánh được với người 

ta, nhưng đối với tự tánh, thể, tướng, tác dụng của tự 

tánh  chưa  làm  được  rõ  ràng,  họ  cũng  có  thể  chứng 

được một ít, thế nhưng không viên mãn. 

Tỷ dụ của người xưa so sánh được rất hay: Họ 

đem ánh trăng của ban đêm làm tỷ dụ, ánh trăng của 

mùng  3  mùng  4,  ánh  trăng  giống  như  một  cái  lưỡi 

liềm, nó cũng có ánh sáng, đó là ánh trăng thật không 

phải là giả, tuy là thật không tròn đầy, nếu so với ánh 

trăng 15  thì  kém  rất  xa.  Cho  nên  Bồ Tát  Viên  Giáo 

Sơ Trụ, Nhị Trụ, Tam Trụ giống như trăng lưỡi liềm 

vậy, trăng thật chính là Phật thật. Cho nên kiến tánh 

thành Phật, họ là Phật thật, họ không phải là giả, Phật 

thật  mà  chưa  viên  mãn.  Vô  minh  của  họ  phải  từ  từ 

phá, vô minh cũng có dầy mỏng khác nhau. 

21 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





Trên  kinh  Hoa  Nghiêm  nói  41  phẩm,  phá  một 

phẩm chính là Viên Giáo Sơ Trụ Bồ Tát, vậy vẫn còn 

40  phẩm  chưa  phá,  vẫn  phải  từ  từ  mà  tu,  phá  từng 

phẩm từng phẩm, 41 phẩm vô minh thảy đều phá hết. 

Có vậy mới gọi là “Vô minh tham sân giai vĩnh vô”, 

phá hết rồi, đó là  quả vị gì vậy? Quả Phật của Viên 

giáo, quả Phật cứu cánh viên mãn. 

Phật quả là gì vậy? Phật quả là chính chúng ta. 

Trong Thiền tông gọi là  “Mặt mũi trước khi cha mẹ 

 sanh  ra”  5,  cũng  chính  là  Thế  Tôn  đã  nói  ở  trong 

“Hoa Nghiêm”, “Viên Giác” “Tất cả chúng sanh vốn 

dĩ là Phật”. Hay nói cách khác bạn thành Phật không 

gì khác, hồi phục mặt mũi sẵn có mà thôi. Như trong 

đại  kinh  thường  nói   “Viên  mãn  Bồ  Đề,  quy  vô  sở 

 đắc”6. Bạn thành Phật, bạn không nên cho là bạn có 

được chứng đắc gì, không hề có, mà cái bạn có được 

hoàn  toàn  là  trong  tự  tánh  vốn  sẵn  có  đủ,  tuyệt  đối 

không  thể  nói  ở  ngoài  tự  tánh  còn  có  thứ  gì  có  thể 

chứng được, không hề có, cái bạn có được đều là bản 

năng  của  tự  tánh,  vốn  sẵn  trong  tự  tánh.  Vậy  thì  do 

đây có thể biết, giáo học của Phật pháp không gì khác 

là  giúp  bạn  hồi  phục  đức  năng  của  tự  tánh  mà  thôi, 

đây là chỗ chúng ta cần phải nên biết, phải tường tận. 

Thứ sáu: “Hoặc tận quá vong tam muội lực” [Hoặc 

tận, lỗi mất, tam-muội lực] 

“Hoặc  tận”:  kỳ  thật  câu  này  hai  chữ,  chính  là 

22 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



phía trước một câu nói vô minh; “Quá vong”: “Quá” 

là “lỗi lầm”, đời sống hành vi của bạn về sau, đối với 

người,  đối  với  vật,  đối  với  việc  mãi  mãi  sẽ  không 

phạm  phải  sai  lầm;  “Vong”  chính  là  “không  có”, 

không còn lỗi lầm. 

Chỗ  này  chẳng  phải  phía  trước  đã  nói  “Vô 

minh  tham  sân  giai  vĩnh  vô”.  Làm  thế  nào  “Vĩnh 

vô”? Làm thế nào đoạn dứt? Một câu sau cùng là nói 

với chúng ta phương pháp để đoạn, dựa vào phương 

pháp gì? 

“Tam  muội  lực”:  “Tam  muội”  là  dịch  âm  từ 

tiếng  Phạn  Ấn  Độ,  ý  nghĩa  của  nó  chính  là  Thiền 

định, trong Phật pháp phiên dịch rất nhiều từ, thường 

thấy nhất gọi là Chánh thọ. Chánh là bình thường, thọ 

là  hưởng  thọ.  Tam  muội  là  hưởng  thọ  bình  thường, 

hưởng thọ bình thường chính là Thiền định. 

Do đó tu học của Phật pháp, là lấy Thiền định 

làm chỗ quy kết. Chỗ này chúng ta không thể không 

nhận  biết,  nhà  Phật  gọi  là  tám  vạn  bốn  ngàn  pháp 

môn,  vô  lượng  pháp  môn.  “Pháp”  là  phương  pháp, 

“Môn”  là  lối  đi.  Phương  pháp,  lối  đi  vô  lượng  vô 

biên, nhưng tóm lại mà nói, đều là tu Thiền định, chỗ 

này chúng ta không thể không biết. 

 Tam muội vì sao không gọi là Thiền định? 

23 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





Ý nghĩa của Tam  muội  so với Thiền  định  còn 

viên  mãn hơn. Nếu như  nói  Thiền định thì  Tứ  thiền 

bát  định  của  thế  gian  cũng  là  Thiền  định,  vậy  Tứ 

thiền bát định của thế gian có phải là Tam muội hay 

không?  Không  phải.  Cái  Thiền  định  của  Tam  muội 

này  siêu  vượt  Tứ  thiền,  Bát  định,  tuy  nó  cũng  là 

Thiền  định  nhưng  chúng  ta  có  thể  nói  so  với  Tứ 

Thiền,  Bát  định  còn  cao  hơn,  sâu  hơn  nhiều,  bởi  vì 

Tứ thiền, Bát định vẫn chưa rời khỏi sáu cõi luân hồi. 

Thọ  dụng  trong  sáu  cõi  luân  hồi,  không  thể  xem  là 

thọ dụng bình thường. 

Ở trên kinh Phật nói thọ dụng của chúng sanh 

sáu  cõi,  có  thể  đem  nó  quy  nạp  làm  năm  loại  lớn, 

luôn không rời khỏi 5 loại này. 

Thân có khổ vui, vô số hưởng thụ của thân bạn 

không  ngoài  lạc  thọ,  khổ  thọ,  chỉ  trong  hai  loại  lớn 

này. 

Trong  tâm  lý  thì  không  ngoài  mừng,  lo,  thọ 

dụng của hai loại lớn này, lo là lo lắng, ưu sầu, mừng 

là vui mừng, đó là nói phàm phu sáu cõi, cái mà bạn 

hưởng thụ không ngoài phạm vi này. 

Thế nhưng ở ngay trong Tứ thiền, Bát định, vào 

lúc này, rất thoải mái, tại vì sao vậy? Thân không có 

khổ vui, tâm cũng không có lo mừng. Cái thọ này rất 

tốt, chính là khổ vui mừng lo đều buông bỏ, Phật nói 

24 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



đó gọi  là xả thọ. Xả thọ là rất tốt, thế nhưng  không 

dài lâu, không phải vĩnh hằng, nó là có một đoạn thời 

gian tuỳ theo công phu thiền định của bạn sâu cạn mà 

thời  gian  xả  thọ  của  bạn  dài  ngắn  không  như  nhau, 

cho nên không thể gọi là Tam muội. 

Cho  nên  Tam  muội  cái  ý  nghĩa  này,  mức  độ 

thấp  nhất  A  La  Hán  chứng  được.  Trên  Kinh  Lăng 

Nghiêm gọi là “Cửu thứ đệ định”7, định lực của họ có 

chín tầng, bởi vì định thứ tám ở thế gian, thiền định 

thế  gian  cao  nhất  là  đến  Bát  định,  Cửu  định  là  siêu 

việt  thế gian,  siêu  việt  ba  cõi,  siêu  việt  sáu  cõi  luân 

hồi, loại thiền định này mới có thể xem là Tam muội. 

Vậy thì do đây có thể biết, đó là Thiền định rất sâu. 

Nếu bạn muốn đoạn kiến tư phiền não (bạn nhất định 

phải đoạn), vào Tam muội, phải nương thiền định. 

Trong  bài  kệ  này,  tóm  lại  mà  nói,  Phật  dạy 

chúng  ta  phương  pháp  tu  học,  dạy  bảo  chúng  ta 

phương pháp sinh hoạt, chúng ta rất hy vọng trải qua 

đời sống của Phật Bồ Tát, đời sống của Phật Bồ Tát 

chính là trí tuệ cùng Tam muội. Do đó giáo học của 

Phật pháp, Phật dạy người cái gì? Phật chính là dạy 

người khai mở trí tuệ, cho nên Phật pháp là phương 

pháp của trí tuệ, Phật học là học vấn của trí tuệ, việc 

này không thể không rõ ràng. Phật pháp không cầu gì 

khác cầu trí tuệ. Trí tuệ từ do đâu mà có? Trí tuệ nhất 

định từ trong định mà có được. Cái điểm này chúng 

ta phải nên biết, nếu không có sức định thì loại trí tuệ 

25 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





này  người  thế  gian  chúng  ta  gọi  là  trí  tuệ  nhưng  ở 

trong Phật pháp, Phật gọi trí tuệ của người thế gian là 

 “Thế  trí  biện  thông”.  Biện  tài  thông  minh,  nhưng 

không phải là trí tuệ chân thật, trí tuệ chân thật nhất 

định từ ngay trong thiền định sâu thẳm mà khai ngộ. 

Hay nói cách khác cái trí tuệ này không phải từ bên 

ngoài mà câu được, là từ trong nội tâm tự nhiên hiển 

lộ  ra.  Cái  việc  này  chúng  ta  vừa  nghe  thì  lại  nghe 

không hiểu, vì sao không học mà trí tuệ sẽ hiện tiền? 

Trên kinh Phật thường hay đem tâm của chúng ta thí 

dụ là nước, vậy thì mọi người dễ hiểu, chúng ta xem 

thấy nước, nước thì có sóng, nước là động, thì không 

có tác dụng chiếu sáng, tướng cảnh giới bên ngoài nó 

chiếu  không  rõ  ràng.  Nhưng  nếu  như  nước  là  bình 

lặng,  thì  mặt  nước  giống  như  tấm  kính  vậy,  cảnh 

quan bên ngoài, ở trên mặt nước chiếu được rõ ràng 

tường  tận.  Chiếu  kiến  thì  thí  dụ  cho  trí  tuệ;  Thanh 

tịnh không có sóng đó chính là thiền định. 

Cho  nên  các  vị  phải  nên  biết,  định  có  thể  khai 

huệ, đó là trí tuệ chân thật. Cũng giống như nước này 

rất tĩnh lặng, rất sạch sẽ, rất bình lặng, giống như một 

mặt gương vậy. Hiện tại trong lòng chúng ta không có 

trí tuệ, vì sao không có trí tuệ, tâm là động, cũng giống 

như nước khởi lên sóng vậy, bạn làm gì có thể chiếu 

kiến? Cho nên bạn làm gì có thể chiếu kiến được? 

Cho nên bạn học được càng nhiều, nghe được 

càng nhiều, thấy nghe rộng hơn, bạn dường như cũng 

26 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



rất có trí tuệ, nhưng không phải là trí tuệ chân thật, vì 

sao  vậy?  Không  phải  là  trí  tuệ  của  nước  lặng  chiếu 

thấy, bạn chẳng qua là nghe người ta nói,  người nói 

vạn  lời,  hoặc  giả  là  chính  mình  khởi  vọng  tưởng, 

vọng  tưởng  cái  ý  niệm  đó,  cũng  là  trồi  sụt  không 

định, bạn là từ vọng tưởng mà ra, bạn là từ bên ngoài 

đến,  không  phải  từ  ngay  trong  tự  tánh  ra,  đó  không 

phải là trí tuệ chân thật. 

Do  đó  đệ  tử  Phật,  cũng  chính  là  đồng  tu  học 

Phật chúng ta, chúng ta thường hay ưa thích ở ngay 

trong  nhà  thiết  lập  một  cái  bàn  Phật,  cúng  một  tôn 

tượng Phật, biểu thị kính ý của mình đối với lão sư, 

Phật là lão sư của chúng ta, biểu thị kính ý đối với lão 

sư,  niệm  không  quên  giáo  huấn  của  lão  sư,  cúng 

tượng  Phật  là  cái  ý  nghĩa  này.  Đã  có  tượng  Phật, 

chúng  ta  đương  nhiên  cũng  phải  cúng  dường,  trong 

cúng dường, chủ yếu nhất  chính  là cúng dường một 

ly  nước,  chúng  ta  cúng  dường  một  ly  nước  ở  trước 

mặt Phật, không thắp hương không hề gì, không cúng 

hoa cũng không hề gì, quan trọng nhất  là phải  cúng 

một ly nước, nước biểu thị cái gì? Bảo bạn xem thấy 

nước,  tâm  của  bạn  phải  thanh  tịnh  giống  như  nước 

vậy, bình lặng như vậy, thì trí tuệ liền hiện tiền. Cúng 

nước dụng ý ngay chỗ này, không phải cúng để cho 

Phật  uống,  Phật  không  uống  nước  này,  là  để  cho 

chúng  ta  xem,  thường  hay  nhắc  nhở  chính  mình, 

chúng  ta  ở  ngay  trong  cuộc  sống  thường  ngày,  đối 

người,  với  việc,  với  vật,  dụng  tâm  phải  giống  như 

27 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





nước vậy “Tam muội lực”. Hy vọng mọi người chúng 

ta đều hiểu cái ý này. 

Bạn học Phật thì không nên mê tín, Phật pháp 

chân thật là không có mê tín, Phật pháp là dạy người 

giác ngộ, dạy người thành tựu trí tuệ chân thật, tất cả 

đồ cúng đều có ý nghĩa biểu thị đặc biệt của nó, bạn 

nhất định phải hiểu. Rất nhiều đồng tu ưa thích cúng 

thức ăn, cúng cơm cúng thức ăn “Tam Đức, Lục Vị”, 

cúng  cơm  cúng  thức  ăn  biểu  thị  ý  nghĩa  gì?  Bạn 

tưởng tượng xem cơm thức ăn khởi lên tác dụng gì? 

Làm  cho  thân  thể  này  chúng  ta  có  thể  sống  thêm 

được  vài  năm,  bạn  không  ăn  cơm  thì  chết  rồi.  Cho 

nên ăn cơm là cúng dường cái thân thể này, để thân 

thể  này  thường  trụ  ở  thế  gian  này.  Sau  đó  bạn  liền 

biết được, cúng cơm chính là cái ý này, để chúng ta 

nghĩ  đến  cơm  thức  ăn.  Mục  đích  là  cái  gì?  Chánh 

pháp thường trụ ở thế gian, chánh pháp cũng được thí 

như  thức  ăn,  cũng  có  được  nuôi  dưỡng,  nó  có  thể 

thường trụ thế gian. Cho nên đó là một nguyện vọng, 

hy vọng Phật Bồ Tát, hy vọng thiện tri thức, hy vọng 

Phật pháp có thể thường trụ thế gian, biểu thị chút ý 

nghĩa  này  của  chính  mình.  Bao  gồm  tất  cả  đồ  cúng 

đều  có  ý  nghĩa  đặc  biệt  của  nó  trong  đó,  việc  này 

chúng ta nhất định phải nên hiểu. 

Do  đây  có  thể  biết  trí  tuệ  cùng  Tam  muội  là 

quan  trọng,  hiểu  rõ  mới  biết  được,  chúng  ta  chính 

mình phải nên làm thế nào tu học? Làm thế nào trải 

28 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



qua  ngày  tháng?  Mới  có  thể  được  lợi  ích  chân  thật. 

Xem tiếp bài kệ sau đây: 

CHÁNH KINH: 



“Diệc như quá khứ vô lượng Phật   

Vị bỉ quần sanh đại đạo sư 

Năng cứu nhất thiết chư thế gian 

Sanh lão bệnh tử chúng khổ não.” 

  

 [Dịch nghĩa: 

  

 Cũng như vô lượng Phật quá khứ  

 Làm đại đạo sư cho quần sanh  

 Cứu độ hết thảy các thế gian: 

 Sanh, lão, bịnh, tử... các khổ não.] 

Bài kệ này là cầu “Giác tha đức” của Phật. Sau 

khi  tự  lợi  được  rồi,  nhất  định  phải  lợi  tha.  Cho  nên 

chúng ta trên tựa đề nói  “Như Phật cứu khổ”. 

Pháp  Tạng  có  cái  nguyện  này,  chúng  ta  học 

Phật thì phải học tập Pháp Tạng, học tập Pháp Tạng 

cầu tự lợi đức, học tập Pháp Tạng cầu lợi ích chúng 

sanh.  Loại  năng  lực  này:  “Đức”  chính  là  đức  năng. 

Câu thứ nhất nói: 

Thứ  nhất:  “Diệc  như  quá  khứ  vô  lượng  Phật” 

[Cũng như vô lượng Phật quá khứ] 

29 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





“Quá  khứ”  thời  gian  dài,  quá  khứ  vô  lượng 

kiếp.  Ngay  trong  vô  lượng  kiếp  đương  nhiên  có  vô 

lượng chư Phật Như Lai. 

Thứ hai: “Vi bỉ quần sanh đại đạo sư” [Làm đại đạo 

sư cho quần sanh] 

Các  Ngài  những  vị  Phật  này  xuất  hiện  ở  thế 

gian đều vì “Quần sanh đại đạo sư”. Trong nhà Phật 

những  xưng  hô  này,  chúng  ta  đều  phải  biết,  đó  là 

thuộc về thường thức Phật học. “Đại đạo sư” là xưng 

hô đối với Phật, Ngài có thể chỉ đạo chúng ta, Ngài 

có thể lãnh đạo chúng ta, siêu việt sanh tử luân hồi, 

siêu  việt  mười  pháp  giới,  thành  Phật  làm  tổ,  người 

như vậy mới có thể gọi là Đại đạo sư, chỉ có Phật mới 

có thể gánh vác nổi. Đại đạo sư đơn giản gọi là “Đại 

sư”,  người  Trung  Quốc  chúng  ta  ưa  thích  đơn  giản, 

nhiều  hơn  một  chữ  cũng  không  bằng  lòng,  cho  nên 

bình  thường  ở  Trung  Quốc  gọi  là  đại  sư,  Đại  sư  là 

xưng hô với Phật. Cho nên nếu như có “người” được 

gọi  Đại  sư,  vậy  thì  thật  là  quá  đáng,  họ  không  phải 

Phật, không phải Đại sư, nhưng nhất định muốn gọi 

họ là đại sư, thì quá đáng rồi, đó thật là không thích 

hợp. Bồ Tát, Quán Thế Âm Bồ Tát vậy thì còn được, 

ở Trung Quốc chúng ta, Ngài là người nổi tiếng nhất, 

gọi là “Nhà nhà Quán Thế Âm”, có ai mà không biết 

Bồ  Tát  Quán  Thế  Âm  đâu?  Bồ  Tát  Quan  Thế  Âm 

không xưng là Đại sư, chúng ta gọi là Quán Âm Đại 

Sĩ. “Đại sĩ” là tôn xưng đối với Bồ Tát. 

30 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Chúng  ta  đem  lời  này  nói  cho  rõ  ràng,  giảng 

cho  tường  tận,  các  vị  đồng  tu  có  được  cái  thường 

thức  này,  nếu  không  về  sau  các  vị  xem  thấy  người 

xuất gia, hoặc các vị muốn viết thư gởi cho tôi, viết 

một tấm thiệp gởi cho tôi, gọi tôi là Tịnh Không “Đại 

sư”, sai rồi. Vừa xem thấy cách xưng hô này của bạn, 

liền  biết  được  bạn  chưa  học  Phật,  bạn  là  người  bên 

ngoài, bạn không phải là người chuyên học Phật. Bạn 

chân  thật  cung  duy  tán  thán,  đem  tôi  xem  thành  Bồ 

Tát  “Tịnh  Không  đại  sĩ”,  vậy  thì  còn  miễn  cưỡng, 

làm  sao  có  thể  gọi  là  đại  sư?  Không  thể  được,  việc 

này phải nên hiểu. Nhà Phật từ xưa đến nay, tổ sư đại 

đức không xưng là đại sư, thông thường xưng là pháp 

sư. Nếu như là các tông phái, trong Thiền tông thông 

thường  gọi  là  “Thiền  sư”,  đó  là  học  thiền;  Học  giới 

luật chúng ta gọi là “Luật sư”; Nghiên cứu luận điển, 

nghiên cứu dài lâu như “Du Già Sư Địa Luận”, “Đại 

Trí Độ Luận”, nghiên cứu dài lâu những bộ luận điển 

này, chúng ta gọi là “Luận Sư”; Nghiên cứu kinh giáo 

thông thường gọi là “Pháp Sư”. Vào thời trước lão sư 

của  đế  vương  gọi  là  “Quốc  sư”,  không  hề  nghe  nói 

qua  gọi  là  đại  sư,  bạn  không  thể  tìm  thấy.  Người 

phiên dịch kinh điển gọi là “Tam Tạng Pháp Sư”, gọi 

là  Tam  Tạng  Pháp  Sư,  Tam  Tạng  Pháp  Sư  ở  trong 

Phật  pháp  chúng  ta  gọi  là  thông  gia,  họ  là  “Kinh  - 

Luật  -  Luận”,  ba  loại  này  họ  đều  thông  đạt,  họ  đều 

tường tận, có tư cách dịch kinh, phiên dịch kinh điển, 

gọi  là  Tam  Tạng  Pháp  Sư.  Bởi  vì  hiện  tại  chúng  ta 

31 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





xem thấy đại sư quá nhiều, cũng làm cho người ta hồ 

đồ, một thế giới chỉ có một vị Phật, chỉ có một đại sư, 

ở  đâu  mà  có  nhiều  đại  sư  đến  như  vậy?  Cũng  như 

một  trường  học  chỉ  có  một  hiệu  trưởng,  làm  gì  có 

nhiều hiệu trưởng, không có cái đạo lý này. Cho nên 

thông thường xưng hô này chúng ta phải ghi nhớ. 

“Sư”  chính  là  sư  phạm,  ngôn  hạnh  của  họ,  có 

thể làm điển phạm, mô phạm cho tất cả người tu hành 

thế gian, đó mới gọi là đại đạo sư. Phật là đạo sư của 

chúng  sanh  chín  pháp  giới,  vậy  mới  gọi  là  Đại  sư, 

không chỉ là nhân gian, thiên thượng, A La Hán, Bồ 

Tát,  đến  Đẳng  Giác  Bồ  Tát,  đều  phải  học  tập  với 

Phật,  cho  nên  Phật  gọi  là  đại  sư.  Cái  ý  nghĩa  này  ở 

ngay chỗ này. 

Ngoài  chỗ  này  ra,  có  một  số  thường  thức  phổ 

thông  cũng  không  thể  không  biết,  thí  dụ  mọi  người 

quen thấy người xuất gia thì gọi là Hoà Thượng, Hoà 

Thượng  không  thể  tuỳ  tiện  gọi,  vì  sao  vậy?  Quá  tôn 

kính.  Thế  nhưng  hiện  tại  có  rất  nhiều  người,  không 

hiểu rõ Hoà Thượng ý nghĩa của hai chữ này, thực tế 

mà  nói  là  một  loại  trào  phúng  xem  thường,  gọi  Hoà 

Thượng, Hoà thượng dường như không có người nào 

dám xem thường, họ không hiểu được ý nghĩa của hai 

chữ Hoà Thượng này. Người tu hành xem thấy người 

xuất gia không thể tuỳ tiện gọi là Hoà Thượng, có thể 

gọi  họ  là  pháp  sư,  nhưng  không  thể  gọi  họ  là  Hoà 

Thượng. 

32 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 

(VCD 072) 

 Hòa thượng là gì? 

“Hoà  thượng”  là  dịch  âm  từ  tiếng  phạn,  là  từ 

trong  tiếng  Ấn  Độ  xưa  phiên  dịch  ra,  ý  nghĩa  là 

“Thân giáo sư”, khi dịch kinh không dịch ra ý của nó, 

chỉ dịch âm, cái danh xưng này là thuộc về “tôn trọng 

không  dịch”,  chúng  ta  tôn  kính  đối  với  danh  xưng 

này, dùng nguyên cái nguyên âm để gọi, đây thuộc về 

tôn trọng mà không dịch. Thực tế mà nói có thể dịch 

là Thân giáo sư. Như một trường học, một trường học 

đích  thân  chế  định  chánh  sách  giáo  học,  người  này 

mới được gọi là thân giáo sư, là ai vậy? Hiệu trưởng! 

Các  vị  phải  nên  biết,  một  đạo  tràng  chính  là 

một  cái  trường  học,  một  cái  trường  học  chỉ  có  một 

thân  giáo  sư,  chỉ  có  một  hiệu  trưởng,  chỉ  có  một 

người được gọi là Hoà Thượng, hiện tại chúng ta gọi 

người này là trụ trì, gọi là phương trượng, người đó 

mới được gọi là Hoà thượng. Những người xuất gia 

khác  không  thể  gọi  là  Hoà  Thượng,  không  thể  nói 

nhiều  Hoà  thượng  đến  như  vậy,  không  được,  không 

nên có cách gọi như vậy, nếu bạn gọi như vậy thì bạn 

hoàn toàn sai rồi, mà nên gọi là pháp sư. 

 Pháp sư là gì? 

33 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





Là giáo viên trong trường học. 

Hòa  thượng  là  hiệu  trưởng  trong  trường  học. 

Hiệu  trưởng  chỉ  có  một,  nhưng  giáo  viên  thì  rất 

nhiều, cho nên gọi giáo sư, gọi A Xà Lê. A Xà Lê là 

dịch âm từ tiếng Phạn, dịch thành ý trung văn, chính 

là ngôn hạnh của họ có thể làm gương mẫu cho học 

sinh  chúng  ta,  gọi  là  “Quỷ  phạm  sư”.  “Quỷ”  là  quỷ 

đạo, “Phạm” là mô phạm, gọi là quỷ phạm sư, không 

phải là thân giáo sư, mà họ là nhờ vào thân giáo sư, 

hiệp trợ thân giáo sư, dạy bảo học sinh sơ học. 

Như  các  tự  viện  thời  xưa,  tương  lai  tự  viện 

những xưng hô này, nhất định phải đổi thành hiện đại 

hoá, nếu không mà nói thì mọi người sẽ không hiểu. 

Trong tự viện có lẽ các vị có nghe nói Hoà Thượng; 

Thủ  tọa,  lại  thêm  vào  thủ  tọa.  Thủ  tọa  họ  làm  công 

tác gì? Họ là thuộc về A Xà Lê, như Thủ toạ, Duy na, 

Giám viện, đều là thuộc về A Xà Lê, không thể gọi là 

Hoà Thượng. Thủ tọa quản giáo học, chính là người 

phụ trách việc dạy học, như trong trường học hiện tại 

là  giáo  vụ  trưởng  trong  trường  đại  học,  chủ  nhiệm 

giáo vụ trong trung học, phụ trách giáo học; Duy na 

phụ  trách  huấn  đạo;  Giám  viện  quản  tổng  vụ,  bạn 

thấy trong tòng lâm tự viện gọi là cương lĩnh chấp sự, 

phân ra ba bộ phận lớn, giáo bộ, huấn đạo, tổng vụ. 

Ba  bộ  phận  lớn  này,  cùng  với  tổ  chức  hành  chánh 

trong trường học hiện tại hoàn toàn như nhau. 

34 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Phật pháp là giáo dục, không phải tôn giáo, bạn 

từ trong những xưng hô này, từ trong những tính chất 

của công việc, bạn hoàn toàn tường tận. Chúng ta đối 

với những xưng hô thường thức này, nhất định phải 

có, nếu không mà nói, bạn vừa mở  miệng thì người 

trong đạo liền biết, bạn chưa có học qua, bạn không 

hiểu. 

Ngoài  ra  còn  có  một  xưng  hô  phổ  thông,  chỗ 

này cũng giảng kèm theo một chút: “Chúng” cái chữ 

chúng  này  ở  trong  Phật  pháp  là  đại  biểu  đoàn  thể, 

không phải chỉ một người, chỉ đoàn thể. 

Bạn xem chúng ta đọc Tam quy y “Quy y tăng, 

chúng trung tôn”. Tăng là tăng đoàn, tăng cũng không 

phải một người, một đoàn thể, đoàn thể của nhà Phật, 

không luận là xuất gia, hoặc giả là tại gia cư sĩ, bạn 

hợp thành một đoàn thể, đoàn thể gọi là tăng. Như Cư 

Sĩ  Lâm  là  một  đoàn  thể,  Cư  Sĩ  Lâm  chính  là  một 

Tăng đoàn, cái tăng đoàn này do cư sĩ tại gia tổ hợp 

nên. Tăng đoàn không phân tại gia, xuất gia, đều gọi 

là tăng đoàn, chỉ cần tuân thủ “Sáu phép hoà”, nương 

vào sáu phép hoà tu hành, đó gọi là tăng đoàn. Như 

đoàn thể này là một tăng đoàn, do đó một người cũng 

gọi là tăng, nếu chiếu theo ý nghĩa của nó mà nói, tại 

gia,  xuất  gia  đều  gọi  là  tăng.  Thế  nhưng  theo  thói 

quen hiện tại của Trung Quốc, cư sĩ tại gia không gọi 

là tăng, người xuất  gia gọi  là tăng, bạn phải hiểu  rõ 

cái ý nghĩa này. Đã là một tăng đoàn, cho dù là tại gia 

35 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





xuất gia. Cho nên nếu như bạn muốn thỉnh giáo với 

người,  ví  dụ  bạn  muốn  hỏi:  “Đạo  tràng  Cư  Sĩ  Lâm 

của các vị ở bao nhiêu người?”.    Người ta vừa nghe, 

liền  biết  ngay  bạn  là  người  ngoài,  bạn  chưa  có  học 

Phật, vì người đã học Phật, nếu như họ thỉnh giáo với 

người,  họ  sẽ  không  hỏi  bạn  ở  nơi  đây  ở  bao  nhiêu 

người, họ hỏi thế nào? “Bạn ở nơi đây có bao nhiêu 

chúng?”. Không thể nói bạn ở bao nhiêu người, tại vì 

sao vậy? Nói ở bao nhiêu người, là bạn có ngã kiến, 

nhân  kiến,  chúng  sanh  kiến,  thọ  giả  kiến,  đó  là  trên 

Kinh  Kim  Cang  nói,  hoặc  giả  là  ngã  tướng,  nhân 

tướng, chúng sanh tướng, thọ giả tướng, bạn đã dính 

tướng. Nếu nói chúng? Nói chúng thì phá mất đi cái 

tướng này rồi. Chúng là cái ý gì? Đạo tràng này của 

bạn ở có bao nhiêu thứ “chúng duyên hoà hợp”, chính 

là  cái  ý  này,  là  chúng  duyên  hoà  hợp.  Bạn  xem  ở 

ngay trong lời nói cũng làm cho bạn khai ngộ, không 

nên chấp trước, đây là thứ do chúng duyên hoà hợp. 

Cho nên nhà Phật những thuật ngữ này, chân thật đều 

là  mỗi  giờ  mỗi  phút  đang  nhắc  nhở  chúng  ta,  dạy 

chúng  ta  không  nên  chấp  trước.  Đó  là  nói  đến  chỗ 

này,  nói  thêm  với  các  vị  một  vài  cách  xưng  hô 

thường nghe. Phía sau Đại đạo sư hướng dẫn là gì? 

Thứ ba: “Năng cứu nhất thiết chư thế gian” [Cứu 

độ hết thảy các thế gian] 

Đây là chân năng, “Chư thế gian” phía trước lại 

thêm “Nhất thiết”. “Nhất thiết” chẳng phải là “Chư” 

36 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



hay sao? “Chư” chẳng phải là “Nhất thiết” hay sao? 

Vì sao phải lập lại? Cách nói này thế nào vậy? Trước 

tiên chúng ta nói: 

 “Thế gian”. 

“Thế  gian”  là  ý  nghĩa  gì?  “Thế”  là  chỉ  thời 

gian, quá khứ, hiện tại, vị lai. Bạn xem chữ của Trung 

Quốc,  “thế”  cái  chữ  này  là  tam  thập,  ba  cái  mười. 

Trung Quốc thời xưa ba mươi năm gọi một đời, quá 

khứ, hiện tại, vị lai. 

“Gian” là không gian, thế gian cũng gọi là thế 

giới, cho nên “Giới” cũng là nói không gian. 

Hợp hai chữ “Thế gian” này lại chính là hiện tại 

chúng  ta  gọi  là  không  gian  cùng  thời  gian  gọi  là 

“Thời không”, trong thời không đều bao gồm tất cả ở 

trong đó, đây là ý nghĩa của hai chữ thế gian. 

Trong Phật pháp gọi là “Chư thế gian” là nói ba 

loại thế gian: Một cái là “Hữu tình thế gian”, một cái 

là “Khí thế gian”, còn có một loại gọi là “Chánh giác 

thế  gian”.  Hiện  nay  ở  trong  giới  học  thuật  chúng  ta 

phân  loại  ra  động  vật,  thực  vật,  khoáng  vật.  “Động 

vật”  thì  tương  đương  “Hữu  tình  thế  gian”  mà  trong 

Phật  pháp nói, động vật  có cảm tình, đó là một  loại 

lớn. “Thực vật” cùng “Khoáng vật” ở trong Phật pháp 

gọi  là  “Khí  thế  gian”,  cũng  chính  là  vật  chất  mà 

37 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





chúng ta thường gọi, trong đây thì không có tinh thần, 

chỉ có vật chất. Động vật là hiện tượng tinh thần cùng 

vật chất hoà hợp lại mà sanh ra. Còn có một loại gọi 

là “Chánh giác thế gian”, đây là trong pháp thế gian 

chúng ta không có. “Chánh giác thế gian” chỉ cái gì? 

Chỉ chư Phật, Bồ Tát, A La Hán. Hay nói cách khác 

ngoài  sáu  cõi  ra,  Thanh  Văn,  Duyên  Giác,  Bồ  Tát, 

Phật, đây gọi là chánh giác thế gian, các Ngài là bậc 

giác ngộ, còn hữu tình cùng khí thế gian đang mê, đó 

là mê ngộ khác nhau, giác ngộ thì gọi là chánh giác 

thế gian. Cả ba loại trên đó gọi là “Chư thế gian”. 

 “Nhất thiết”. 

Hai chữ này giảng thế nào? Thế giới vô lượng 

vô biên, mỗi một thế giới đều có ba loại thế gian này, 

có một vị Phật ở nơi đó giáo hoá, vị Phật này là đại 

đạo sư. Thế gian vô lượng vô biên, chư Phật cũng vô 

lượng vô biên, cho nên phía trước nói  “Quá khứ  vô 

lượng Phật”. “Nhất thiết” chính là vô lượng, vô lượng 

vô  biên  ba  loại  thế  gian  này,  Phật  có  năng  lực  cứu. 

Trong thế gian này có: 

Thứ tư: “Sanh - Lão - Bệnh - Tử chúng khổ não” 

[Sanh, lão, bịnh, tử... các khổ não] 

Câu này rõ ràng nhất là hiện tượng chúng sanh 

sáu cõi. Chúng sanh sáu cõi “Sanh - Lão - Bệnh - Tử 

các  khổ  não”  thảy  đều  nay  đủ,  cái  khổ  não  này  trên 

38 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



kinh Phật nói ba khổ, tám khổ. Sanh-Lão-Bệnh-Tử ai 

có  thể  tránh  khỏi?  Ai  có  thể  cứu  giúp?  Phật  có  thể 

cứu,  Phật  có  năng  lực  dạy  chúng  ta  không  sanh, 

không  già,  không  bệnh,  không  chết.  Thế  nhưng  hiện 

tại  chúng  ta  đã  sanh  rồi,  Phật  có  cách  nào  giúp  cho 

chúng  ta  không  già,  không  bệnh,  không  chết  hay 

không? Có! Thật có biện pháp, vậy tại vì sao chúng ta 

không  đạt  được?  Bởi  vì  chúng  ta  không  tin  đối  với 

Phật pháp, vậy thì không còn cách nào. Nếu bạn chân 

thật tin tưởng, chân thật hiểu rõ ý nghĩa của những gì 

Phật đã nói, y theo lời dạy của Ngài mà làm, thì bạn 

liền  có  thể  tránh  khỏi.  Đây  là  nói  lời  chân  thật  với 

bạn, không phải nói lời giả dối với bạn. 

 Phật dùng phương pháp gì để giúp chúng ta? 

Phật đem căn gốc của “ Sanh - Lão - Bệnh - Tử 

chúng khổ não” nói ra cho chúng ta nghe. Giáo huấn 

của Phật chính là dạy những việc này. Tại vì sao bạn 

có sanh? Tại vì sao bạn có thể sanh vào thời đại này? 

Chúng ta không biết, chúng ta không biết được sanh 

ra từ nơi đâu? Chết đi về đâu? Không hề biết. Thực tế 

mà nói người thông thường mơ mơ hồ hồ cả một đời, 

thật đúng như ngạn ngữ thường nói: “Say sống mộng 

chết”, đại đa số người đều có cái hiện tượng này, khi 

sống  giống  như  người  say  rượu  vậy,  khùng  khùng 

điên điên, không bình thường, khi chết thì mơ mơ hồ 

hồ,  trải  qua  hết  một  đời  này.  Bạn  nói  xem  đáng 

thương cỡ nào? Có mấy người có thể biết được sanh 

39 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





ra từ nơi đâu đến? Bạn tại vì sao phải sanh? Chết đi 

về đâu? Đi làm cái gì? Đây là vấn đề lớn, đó là đại sư 

nhân duyên. 

Phật xuất hiện ở thế gian này, xin nói với các vị 

chính  là  vì  sự  việc  này  mà  đến.  Trên  “Kinh  Pháp 

Hoa” nói rất hay “Vì một đại sự nhân duyên mà xuất 

hiện thế gian”. Đại sự là “Sanh tử đại sự”. 

Tôi ngay trong lúc giảng giải thường hay nhắc 

nhở các đồng tu, tôi nói “Sanh tử” không phải là việc 

lớn mà “Tử sanh” mới là việc lớn. Chúng ta sau khi 

chết  rồi  đi  đến  nơi  đâu  để  thọ  sanh?  Sự  vệc  này  là 

lớn.  Ở  trong  kinh  luận  Phật  nói  với  chúng  ta,  con 

người  sau  khi  chết  lại  đi  đầu  thai,  đến  đâu?  Thì  có 

mười  pháp  giới  đó.  Thực  tế  mà  nói  pháp  giới  là  vô 

lượng vô biên, Phật đem nó phân làm mười loại lớn, 

bạn đi đến loại nào? Mười loại này chúng ta từ thấp 

mà  nhìn  lên  trên.  Nơi  thấp  nhất  là  địa  ngục,  bạn  có 

khả  năng  đến  địa  ngục  hay  không?  Kế  đến  là  ngạ 

quỷ, bạn có thể biến thành ngạ quỷ hay không? Đại 

đa số con người sau khi chết đều biến thành quỷ. Vì 

sao vậy? Người chết rồi liền làm quỷ, họ không nghĩ 

gì  khác,  họ  liền  muốn  làm  quỷ,  cho nên  họ  chết  rồi 

đương nhiên làm quỷ. Phật pháp nói “Tất cả pháp từ 

tâm tưởng sanh”, trước khi chưa chết họ liền muốn đi 

làm quỷ, thì họ làm sao mà không làm quỷ? Cho nên 

tuyệt  đại  số  người  họ  đi  làm  quỷ.  Còn  có  người  đi 

làm súc sanh. Địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh, đây gọi là 

40 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



ba đường ác, tạo tác một số tội nghiệp, cảm thọ quả 

báo  của  ác  đạo.  Còn  có  ba  đường  thiện  đó  là  cõi 

người, cõi A Tu La, cõi trời. Lại hướng lên trên mà 

đi,  cõi  Thanh  Văn,  cõi  Duyên  Giác,  cõi  Bồ  Tát,  cõi 

Phật.  Đây  là  Phật  trên  tổng  thể  nói  ra  mười  cõi  mà 

sau khi chúng ta chết sẽ đi đến. 

 Mười cõi này bạn đi đến cõi nào? 

Đó  mới là việc  lớn. Muốn đi  đến  một  cõi  nào 

phải đầy đủ điều kiện của cõi đó, bạn mới có thể sanh 

đến được cõi đó. Điều kiện rất nhiều, rất phức tạp, lúc 

Phật  giảng  kinh  nói  pháp  chỉ  nêu  ra  cương  lĩnh,  có 

nghĩa  là  ở  trong  tất  cả  điều  kiện,  điều  kiện  nào  là 

quan  trọng  nhất  thì  nêu  ra  cho  chúng  ta.  Nếu  như 

chúng ta nắm lấy điều kiện quan trọng nhất rồi thì các 

điều kiện khác dễ làm, dễ dàng đầy đủ. 

 Phật: 

Phật nói với chúng ta nếu như bạn muốn sanh 

đến cõi Phật, điều kiện quan trọng nhất của cõi Phật 

là gì? “Tâm bình đẳng”, tâm Phật bình đẳng. Hay nói 

cách  khác  tâm  của  bạn  không  bình  đẳng,  thì  bạn 

không  thể nào  sanh  đến  cõi  Phật.  Tâm  của  Phật  đối 

với tất cả chúng sanh đều là bình đẳng, đối với tất cả 

vạn vật là bình đẳng, không chỉ đối với tất cả chúng 

sanh hữu tình, chúng sanh vô tình, tất cả vạn vật, tâm 

Phật bình đẳng. Chỗ này khó, tâm phàm phu chúng ta 

41 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





rất  không  bình  đẳng.  Xin  nói  với  các  vị  tâm  bình 

đẳng chính là tâm thanh tịnh. 

Chúng ta đưa ra cương lĩnh tu học rườm rà hơn 

Phật đã nói. Chúng ta đã nói 5 loại tâm: Chân thành, 

thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, từ bi,    nếu như các 

vị đem 5 loại này tu thành công thì sau khi lâm chung 

nhất định vãng sanh, bạn đi làm Phật, đó là điều kiện 

của  cõi  Phật.  Trong  bộ  kinh  này  chính  là  nói  cho 

chúng ta nghe điều kiện để làm Phật, cho nên chúng 

ta chọn lựa bộ kinh này, chính là chọn lựa sau khi ta 

chết  phải  đi  cõi  Phật,  đời  sau  ta  phải  làm  Phật.  Vì 

sao? Bởi vì trên đề kinh này rất là rõ ràng dạy chúng 

ta “thanh tịnh, bình đẳng, giác”, chúng ta đầy đủ điều 

kiện  thanh  tịnh  bình  đẳng  giác,  vậy  thì    làm  Vô 

Lượng  Thọ  Phật.  Đây  là  chọn  lựa  thù  thắng  nhất, 

chọn  lựa  cao  minh  nhất,  chọn  lựa  chính  xác  nhất, 

chọn lựa làm Phật. 

 Bồ Tát:  

Kém hơn Phật một bậc là Bồ Tát. Điều kiện của 

Bồ Tát tu “Lục độ”. Câu kệ phía sau này là: 

“Thường hành bố thí, cập giới, nhẫn, 

Tinh tấn, định, huệ, lục ba la”. 



Đây là Bồ Tát đạo. Điều kiện Bồ Tát cần phải 

chuẩn bị sáu cái điều kiện này. Chúng ta ở câu kệ tiếp 

42 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



theo sau sẽ nói tường tận với các vị, nếu bạn thảy đều 

làm được, thảy đều đầy đủ, đời sau bạn làm Bồ Tát. 

 Bích Chi Phật: 

Ngoài  ra  còn  một  bậc  là  Duyên  Giác.  Duyên 

Giác, trong nhà Phật gọi là Bích Chi Phật. Bích Chi 

Phật ba chữ này đều là dịch âm từ tiếng Phạn, Bích 

Chi  dịch  là  “Duyên”  (duyên  của  nhân  duyên),  Phật 

dịch  là  “Giác”.  Cho  nên  Duyên  Giác  là  dịch  ý  của 

Trung văn, Bích Chi Phật là dịch âm của tiếng Phạn. 

Họ  tu  “Thập  nhị  nhân  duyên”.  Nếu  chúng  ta  tu  12 

nhân  duyên  đầy  đủ  điều  kiện  này,  thì  bạn  liền  đầu 

sanh Bích Chi Phật. 

 A La Hán: 

Còn  nếu  như  bạn  tu  học  “Tứ  Đế”:  Khổ,  Tập, 

Diệt,  Đạo,  bạn  liền  thành  A  La  Hán,  gọi  là  Thanh 

Văn đạo. 

 Cõi trời (thiên): 

Nếu như bạn tu “Thập thiện nghiệp đạo, tứ vô 

lượng  tâm”.  Tứ  vô  lượng  tâm  là  từ,  bi,  hỉ,  xả,  tâm 

lượng rất lớn, từ vô lượng, bi vô lượng, hỉ vô lượng, 

xả vô lượng. “Xả” là bố thí, “Từ” là ban vui, cho tất 

cả chúng sanh an lạc, “Bi” là bạt khổ, giúp đỡ tất cả 

chúng sanh lìa khổ gọi là bi, “Hỉ” là xem thấy tất cả 

chúng sanh lìa  khổ  được  vui,  sanh  tâm  hoan  hỉ.  Lại 

43 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





thêm vào tu “Tứ thiền, Bát định”, đó là bạn lấy được 

điều kiện cõi trời. 

 Cõi người (nhân): 

Nếu như đời sau vẫn muốn làm người, thì điều 

kiện của cõi người là phải tu “Ngũ giới, mười thiện”. 

Năm giới trì được tốt, mười thiện tu được tốt, cả đời 

đều không trái phạm, đời sau có thể được cõi người. 

 Cõi A Tu La: 

Tương đối thù thắng hơn, phước báo của A Tu 

La  rất  lớn,  ưa  thích  bố  thí,  ưa  thích  cúng  dường,  tu 

phước.  Thế  nhưng  hiếu  thắng,  ngạo  mạn,  xem  thấy 

người ta bố thí một trăm đồng, họ phải bố thí hai trăm 

đồng, nhất định vượt hơn bạn, hiếu thắng thích hơn, 

tương  lai  quả  báo  liền  đọa  vào  cõi  A  Tu  La.  Thắp 

hương thì phải thắp cây hương đầu tiên, không bằng 

lòng thắp cây thứ hai, A Tu La hiếu thắng, thích hơn 

thua, thích tranh đấu, ưa thích tranh giành, vậy thì rơi 

vào cõi Tu La. 

 Nghiệp nhân của ba cõi ác đạo bên dưới. 

 Cõi ngạ quỷ: 

Là  sân  tham.  Đó  là  nghiệp  lực  của  họ,  tham 

không biết chán, chính mình có thì không muốn cho 

người khác, bỏn xẻn. Cho nên sân tham là ngạ quỷ. 

44 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 Cõi súc sanh: 

Là ngu si. Chân giả, phải quấy, tà chánh, thiện 

ác, thậm chí  đến lợi  hại, họ  đều không làm rõ ràng, 

thường hay làm điên đảo. Thí dụ đem việc thiện cho 

là  ác,  đem  việc  ác  cho  là  thiện,  sự  điên  đảo  này  thì 

biến thành súc sanh. 

Đại thiện của thế xuất thế gian là giáo học, đây 

là việc thiện lớn nhất. Các vị tỉ mỉ  mà nghĩ xem, từ 

xưa đến nay đế vương, tướng quân rất nhiều, khi còn 

ở đời thì rất cừ khôi, quyền thế phú quý giàu có một 

thời, người Trung Quốc gọi là “Quý vi thiên tử, phú 

hữu tứ hải”8, sau khi chết rồi thì đến hiện tại này có 

mấy người biết được? Không ai biết đến. Cho nên đó 

là  giả  không  phải  là  thật.  Vậy  thật  là  gì  vậy?  Mở 

trường  học,  làm  giáo  dục:  Khổng  Lão  Phu  Tử  bình 

dân làm giáo dục, thiên niên vạn thế nhắc đến Khổng 

Lão Phu Tử, có ai mà không tôn kính? Điển tích của 

Khổng Lão Phu Tử để lại, người người đều vẫn muốn 

học tập, đó là thật; Thích Ca Mâu Ni Phật xả bỏ ngôi 

vua, cả đời từ nơi công tác nghĩa vụ giáo dục xã hội. 

Ngày nay nhắc đến Thích Ca Mâu Ni Phật, có ai mà 

không tôn kính? Phật để lại những lời giáo huấn này, 

bạn  xem  ở  thế  gian  này  có  bao  nhiêu  người  đang 

chăm chỉ nỗ lực học tập, đó mới là thật. Chúng ta tu 

phước,  trồng  phước,  thì  đây  mới  gọi  là  phước  điền 

chân thật. 

45 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





Cho  nên  ngày  trước  có  người  nói  ngay  trong 

Tam bảo là tu phước báo chân thật. Thế gian đại phú 

đại quý từ do đâu mà có? Đều là từ ngay trong Tam 

bảo  mà  trồng  được  phước,  bạn  mới  được  quả  báo 

này. Chúng ta có năng lực phân biệt thiện phước, đó 

là  trí  tuệ,  biết  được  chính  mình  phải  nên  tu  học  thế 

nào, làm thế nào để trồng phước. 

Cư  sĩ  Lý  Mộc  Nguyên  thường  hay  nhắc  nhở, 

chúng ta giúp đỡ những trẻ em khổ nạn, giúp đỡ trẻ 

mồ  côi  không  nơi  nương  tựa,  giúp  đỡ  nó  cầu  học, 

giáo dục nó, đây gọi là Công Trình Hy Vọng. Có hy 

vọng, đây là phước đức chân thật. Do đây có thể biết 

ở  ngay  trong  tất  cả  giáo  dục,  Phật  giáo  dục  là  thú 

thắng nhất. Phật giáo dục bồi dưỡng nhân tài thế nào? 

Bồi dưỡng Bồ Tát nhân tài, cũng chính là nói tương 

lai  mười  pháp  giới  bày  ra  ngay  trước  mắt  chúng  ta, 

Phật  giáo  dục  là  bồi  dưỡng  pháp  giới  Bồ  Tát,  pháp 

giới  Phật,  bạn  nói  xem  việc  này  thù  thắng  cỡ  nào. 

Bước vào Phật Học Viện để làm cái gì? Để làm Phật, 

để làm Bồ Tát, không phải trường học thông thường. 

Trường học thông thường, ví dụ bước vào Học Viện 

Y, ta muốn làm bác sĩ, còn đến Pháp Viện thì học làm 

cái  gì?  Ta  muốn  làm  luật  sư.  Phật  học  viện  làm  cái 

gì?  Ta  đến  học  làm  Phật.  Các  vị  thử  nghĩ  xem,  đó 

chẳng  phải  là  rõ  ràng  tường tận  lắm  hay  sao?  Niệm 

Phật Đường ở lầu bốn chúng ta, bạn đến Niệm Phật 

Đường  để  làm  gì?  Ta  đến  để  làm  Phật,  niệm  Phật 

thành Phật, “Niệm Phật là nhân, thành Phật là quả”, 

46 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



họ đến nơi đây là để làm Phật. 

Cho  nên  các  vị  đồng  tu  phải  nên  biết,  họ  đến 

làm Bồ Tát, làm Phật, thì “Sanh - Lão - Bệnh - Tử” 

chúng khổ não sẽ không còn. Đây là nói “Năng cứu 

nhất thiết chư thế gian”, Phật có năng lực lớn đến như 

vậy. 

Cho  nên  tất  cả  bạn  đều  tường  tận,  đều  thấu 

suốt, bạn sẽ không biến súc sanh, nếu bạn đem phải 

quấy thiện ác làm cho điên đảo là ngu si, thì đi đến 

cõi súc sanh. Thế gian này cái gì là phước báo chân 

thật?  Cái  gì  là  phước  báo  giả?  Cái  gì  là  công  đức 

chân thật? Cái gì là công đức giả? Bạn nhất định phải 

làm cho tường tận, làm cho rõ ràng. 

 Cõi địa ngục: 

Cả đời này chúng ta làm cái gì? Cõi địa ngục là 

sân hận, đây là đáng lo nhất, tâm sân hận, tâm đố kỵ 

đọa địa ngục. 

Cho nên sanh tử không phải là việc lớn gì, mà 

sau khi chết rồi đi về đâu, đó mới là việc lớn. Phật là 

Đại đạo sư, Phật có thể cứu độ chúng ta. Sanh - Lão - 

Bệnh  - Tử  là tứ khổ, “Chúng khổ” chính là nói  tám 

khổ. 

 Bát khổ: 

47 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





Phật  đem  tất  cả  các  khổ  gom  nó  lại  quy  nạp 

thành tám điều, trong đó bốn điều Sanh - Lão - Bệnh 

- Tử này mọi người đều không thể tránh khỏi. Ngoài 

ra còn có bốn điều khổ nữa:  

Điều thứ nhất là “Cầu bất đắc khổ” . 

Bạn  có  rất  nhiều  tâm  nguyện,  nguyện  vọng, 

không thể mãn nguyện, cầu không được rất khổ. 

Điều thứ hai là “Ái biệt ly khổ”.  

Người  bạn  yêu  thích,  đồ  mà  bạn  ưa  thích, 

không  thể  thường  đầy  đủ,  rất  khổ.  Người  yêu  thích 

thì  thường  ly  biệt,  không  thể  đoàn  tụ,  thứ  ưa  thích 

không có ở trước mặt. Ở thế gian này trên thế giới có 

rất  nhiều  khu  vực  danh  lam  thắng  cảnh,  người  giàu 

sang thế gian này mua được biệt thự rất là hào hoa, 

nhưng không thể đến ở, rất khổ, mời công nhân đến 

đó  ở,  mỗi  một  tháng  còn  gởi  tiền  cho  họ.  Những 

người công nhân đó rất có phước báo, thế nhưng họ 

không có chủ quyền, chủ quyền là ông chủ, bạn xem 

bạn rất ưa thích cái nhà đó, rất ưa thích cái khu vực 

đó, không thể đi, là Ái biệt ly khổ. Thế gian người có 

loại khổ này rất nhiều, tôi đã từng nghe nói qua cũng 

đã thấy qua, có những người giàu có mua được biệt 

thự,  nghe  nói  cả  đời  chỉ  ở  đó  được  một  ngày,  vẫn 

thường  hay  nhớ  đến,  thường  hay  bận  lòng.  Còn  có 

một loại người, mua được biệt thự rất hào hoa, ngay 

48 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



trong  một  đời  chưa  ở  qua  ngày  nào,  cũng  là  ngày 

ngày nghĩ đến nơi đó và thế gian có một loại người 

có  phước  báo,  họ  ngày  ngày  ở  nơi  đó  hưởng  thụ, 

trông chừng nhà cho họ, còn phải trả tiền lương cho 

người đó, họ có phước báo, cả đời họ ở nơi đó hưởng 

phước. Cho nên có rất nhiều  người có phước, chính 

mình thì  không thể hưởng, nhưng  cũng có rất nhiều 

người tuy nhiên chính mình không có tiền, không có 

tiền  của,  họ  cũng  hưởng  phước  nhiều.  Nghiệp  báo 

mỗi  người  không  như  nhau,  chúng  ta  phải  nên  biết, 

cho nên ái biệt ly khổ. 

Điều thứ ba là “Oán tắng hội khổ”.  

Oan gia đối đầu, không muốn gặp mặt mà vẫn 

cứ gặp mặt, thường hay thấy mặt, vậy thì rất khổ. Tất 

cả  những  việc  không  vừa  ý,  thường  hay  gặp  phải. 

Cho nên có câu rằng “Bất như ý sự thường bát cửu”9, 

thường  hay  gặp  phải,  loại  khổ  này  đều  bao  gồm  ở 

trong  oán  tắng  hội  khổ,  không  nuốn  gặp  mà  vẫn  cứ 

gặp. 

Phật nói bảy loại Sanh - Lão - Bệnh - Tử, Cầu 

bất đắc, Ái biệt ly, Óan tắng hội, đây là bảy loại quả 

báo, bảy loại khổ báo. Ngoài ra còn một loại nữa là 

nhân  của  khổ,  tại  vì  sao  bạn  bị  những  cái  khổ  này? 

Cho nên Phật nói pháp đều là đem “nhân” cùng “quả” 

nói ra, Ngài nói được rất viên mãn. Sau cùng nói ra 

49 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





một loại: 

Điều thứ tư là “Ngũ ấm xí thạnh khổ”.  

“Ngũ  ấm  xí  thạnh”  tương  đối  khó  hiểu,  đó  là 

nhân, chính là nói những loại khổ của bạn phía trước 

vì  sao  mà  có?  Phật  nói  với  bạn  là  do  “5  ấm  hừng 

hẩy”.  Năm  ấm  là  nói  chân  tướng  của  vũ  trụ  nhân 

sanh,  5  loại  lớn  này  là  “Sắc,  Thọ,  Tưởng,  Hành, 

Thức”, đó gọi là ngũ ấm. 

 “Sắc” là gì vậy? 

Là “thân”, thân thể. Thân thể chúng ta là thuộc 

về sắc pháp, hiện tại người ta gọi là vật chất. Bốn loại 

phía sau đều là hiện tượng của tinh thần. Cho nên một 

động vật  chính  là hiện  tượng của vật  chất  cùng tinh 

thần tổ hợp lại. Trong “tinh thần” đã nói bốn loại. 

  “Thọ” là gì vậy? 

“Thọ” là cảm nhận của bạn, chịu khổ, được vui, 

lo  buồn,  ưa  thích,  chính  là  cảm  nhận  khổ:  vui,  lo 

mừng.  Nhân  gian  chúng  ta  rất  nhiều  ưu  khổ,  mừng 

vui ít, đây là ở nhân gian. 

  “Tưởng” là gì vậy? 

“Tưởng”  là  vọng  tưởng,  ngày  ngày  đang  khởi 

vọng  tưởng.  Vọng  tưởng  này  vĩnh  viễn  sẽ  không 

50 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



ngừng  nghỉ.  Phật  nói  “Tất  cả  pháp  từ  tâm  tưởng 

sanh”.  Bởi  vì  cái  nghĩ  của  bạn  đều  là  sai  lầm,  hoàn 

toàn  trái  ngược  với  chân  tướng  sự  thật,  thì  cảm  thọ 

của  bạn  làm  sao  mà  không  khổ?  Cái  gọi  là  vui,  cái 

gọi là mừng, thành thật mà nói là ưu khổ của bạn tạm 

thời ngưng nghỉ một chút mà thôi. Cho nên Phật nói 

ưu khổ là thật, mừng vui là giả. Cái “chân, giả” này 

tiêu chuẩn ở đâu vậy? Phật nói vui sẽ thay đổi, vui sẽ 

biến  thành  khổ,  cho  nên  vui  là  giả,  khổ  không  thể 

biến thành vui, vậy khổ là thật. 

Thí  dụ  bạn  thích  ăn,  bạn  ưa  thích  ăn  thức  ăn, 

đặc biệt ưa thích ăn thức ăn nào đó, có người ưa thích 

ăn ngọt, có người ưa thích ăn cay, mỗi người ưa thích 

không giống nhau, bạn ưa thích ăn món ăn của bạn. 

Bạn xem ăn một chén thì rất ngon, nếu như bảo bạn 

liên  tiếp  ăn  đến  mười  chén,  thì  bạn  liền  khổ  rồi,  thì 

bạn  chịu  không  nổi,  chẳng  phải  vui  biến  thành  khổ 

sao? Cho nên vui là giả. Nhưng tại vì sao khổ là thật? 

Bạn không ăn một  bữa cơm thì  đói  rất khó chịu, ba 

ngày không ăn cơm thì càng khổ hơn, không thể biến 

thành  vui,  không  thể  nói  để  cho  bạn  ba  ngày,  năm 

ngày không ăn cơm, bỗng nhiên an vui ra, không thể 

có  việc  này.  Cho  nên  khổ  là  thật,  vui  là  giả.  Người 

thanh  niên  ưa  thích  khiêu  vũ,  vui  thích,  nhưng  bảo 

bạn nhảy đến 7 ngày 7 đêm xem, khổ rồi, không chịu 

nổi, cho nên vui sẽ biến thành khổ. 

Nhưng khổ thì không thể biến thành vui, người 

51 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





ta dùng roi đánh chúng ta, thì khổ, đánh một lần khổ, 

đánh hai lần càng khổ, càng đánh càng khổ, tuyệt đối 

không thể nói đánh đến sau cùng thì  vui  cười ha ha 

lên, không hề có đạo lý này. Cái gì là thật? Cái gì là 

giả? Phật đã nói cho chúng ta nghe rõ ràng tường tận, 

thông  suốt  thấu  đáo.  Cho  nên  “Tất  cả  pháp  từ  tâm 

tưởng  sanh”.  Do  đó  tư  tưởng  phải  thuần  chánh,  vấn 

đề liền được giải quyết rồi. Cái thứ ba gọi là “Hành” 

khổ. 

 “Hành” là gì vậy? 

Hành là thay đổi từng giây, bạn không thể dừng 

lại. Thí dụ như “Xả thọ”, tâm không có mừng lo, thân 

không có khổ vui, thì  tốt, cái  cảnh giới  này quá tốt. 

Thế  nhưng  bạn  không  giữ  được  dài  lâu,  không  thể 

vĩnh viễn  giữ lấy, đó gọi là hành khổ. 

Rõ  ràng  nhất  là  người  thế  gian  thường  nói 

không  thể giữ được  tuổi  thanh xuân, đó  gọi  là hành 

khổ.  Con  người  mười  bảy  mười  tám  tuổi  rất  tốt, 

nhưng  không  thể  mãi  mãi  giữ  lấy  mười  bảy  mười 

tám, càng ngày càng già yếu đi. Không phải  là năm 

sau già hơn năm trước đâu, bạn phải nên biết ta già đi 

từng ngày, loại hiện tượng này gọi là hành khổ. Sau 

cùng là “Thức”. 

 “Thức” là gì vậy? 

52 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



“Thức”  tương  đối  khó  giảng,  tương  đối  khó 

hiểu,  đơn  giản  mà  nói,  chính  là  ở  ngay  trong  cuộc 

sống thường ngày của bạn, bao gồm tất cả những ấn 

tượng phức tạp của thiện ác, hiện tại chúng ta gọi là 

đều  rơi  vào  trong  ký  ức  của  bạn,  ở  trong  Phật  pháp 

gọi là A Lại Da Thức. A Lại Da Thức giống như một 

cái kho vậy, khởi tâm động niệm nghiệp tập chủng tử, 

toàn  bộ  đều  hàm  chứa  ở  trong  đó,  đến  lúc  nào  gặp 

được  cơ  duyên,  nó  liền  khởi  tác  dụng  hiện  bày  ra, 

muốn dừng cũng không thể dừng. 

Thí  dụ  nói  bạn  khởi  tâm  động  niệm  tất  cả  tạo 

tác, A Lại Da Thức cũng giống như một cái phòng tư 

liệu của chính  bạn, như một  kho chứa hồ sơ, cả đời 

của  bạn  tạo  tác,  quá  khứ  đời  đời  kiếp  kiếp  đã  tạo, 

toàn bộ đều có hồ sơ, toàn bộ có ghi chép, không hề 

sót  lọt  một  việc  nào,  bạn  nói  xem  cái  thứ  này  có 

phiền phức hay không? Không nên cho rằng chúng ta 

nói, làm mấy việc người khác không biết, ghi chép lại 

rất chuẩn xác, một chữ cũng không lọt, bạn nói xem 

việc này phiền phức cỡ nào? 

Phật nói 5 ấm này “Xí thạnh”, xí thạnh là hình 

dung, giống như  lửa cháy rất  dữ  dội, đây là cội  gốc 

quả  khổ  của  bảy  loại  trước.  Các  vị  nghĩ  xem,  nếu 

không  phải  là  Phật  nói  cho  chúng  ta  nghe  được  rõ 

ràng, thì chúng ta làm sao mà biết được. Vậy làm sao 

Phật  biết  được?  Phật  ở  ngay  trong  thiền  định  sâu 

thẳm xem thấy được, Ngài xem thấy được kho tư liệu 

53 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





của  chúng  ta,  Ngài  thấy  qua  hồ  sơ  của  chúng  ta, 

chúng  ta  không  cách  gì giấu được Phật  Bồ  Tát.  Chỗ 

này  trên  kinh  nói  “Phàm  hễ  là  người  vãng  sanh  thế 

giới Tây Phương Cực Lạc, đều như Như Lai quả địa, 

đầy đủ thiên nhãn, thiên nhĩ, tha tâm thông, túc mạng 

thông”, những năng lực đó đều hồi phục đầy đủ, hay 

nói cách khác tất cả hồ sơ chúng sanh trong A Lại Da 

Thức, họ thảy đều có thể xem thấy. Nếu như chúng ta 

tường  tận  những  chân  tướng  sự  thật  này,  hiểu  được 

cái đạo lý này, không những chúng ta không thể làm 

ác, khởi lên một niệm ác cũng đều không nên. Vì sao 

vậy?  Chúng  ta  phải  làm  Phật,  Phật  là  thuần  thiện 

không lỗi lầm, chúng ta làm sao có thể phạm lỗi lầm? 

Chính mình phải gánh vác trách nhiệm đối với chính 

mình, nhất định phải làm đến chân thành, thanh tịnh, 

bình đẳng, chánh giác, từ bi, cái đạo làm Phật. 

Thích Ca Mâu Ni Phật ở trên kinh này nói với 

chúng ta, thế giới Tây Phương Cực Lạc là xã hội như 

thế nào?  “Chư thượng thiện nhân câu hội nhất xứ”  10. 

Chúng  ta  ngày  nay  nếu  muốn  tham  gia  câu  lạc  bộ 

thượng thiện đó, chúng ta chính mình phải chuẩn bị 

điều kiện thượng thiện. Cho nên mọi người nếu như 

muốn quyết tâm cầu sanh Tịnh Độ, nhất định phải ghi 

nhớ khởi tâm động niệm lời nói việc làm, quyết định 

không  thể  có  tổn  hại  tất  cả  chúng  sanh,  không  thể 

được, không những không thể có những sự tướng tổn 

hại  tất  cả  chúng  sanh,  ngay  ý  niệm  cũng  không  thể 

sanh khởi. 

54 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 Nhưng vọng niệm của chúng ta quá nhiều thì phải làm 

 sao? 

Phật dạy chúng ta niệm Phật, ý niệm vừa sanh, 

nếu  như  ý  niệm  là  ác  niệm,  lập  tức  dùng  “A  Di  Đà 

Phật”  đem  nó  hoán  đổi  lại,  nên  gọi  là  “Không  sợ 

niệm khởi, chỉ sợ giác chậm”, giác ngộ không thể trì 

hoãn, lập tức dùng “A Di Đà Phật” hoán đổi lại. Nếu 

như  là  thiện  niệm,  ý  niệm  lợi  ích  chúng  sanh,  thì 

được, có thể, lợi ích xã hội, lợi ích chúng sanh. Quyết 

định không nên có ý niệm tự tư tự lợi, có ý niệm này 

phải mau dùng một câu A Di Đà Phật hoán đổi lại. 

Cho  nên  nói  chín  giới  hữu  tình,  sáu  chữ  hồng 

danh thì phổ độ tất cả, đó là “Năng cứu nhất thiết chư 

thế gian”, đó là phổ độ. 

Tốt rồi, hôm nay thời gian đã hết, chỉ giảng đến 

đây thôi. A DI ĐÀ PHẬT! 


****** 

 







55 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 







(VCD 073) 

 

CHÁNH KINH:  

 

“Thường hành Bố Thí cập Giới, Nhẫn   

Tinh Tấn, Định, Huệ, lục Ba La. 

Vị độ hữu tình linh đắc độ   

Dĩ độ chi giả, sử thành Phật.” 

  

 [Dịch nghĩa: 

  

 Thường hành Bố Thí và Giới, Nhẫn, 

 Tinh Tấn, Ðịnh, Huệ, sáu Ba La  

 Hữu tình chưa độ khiến được độ  

 Kẻ đã được độ, khiến thành Phật.] 

Chúng ta xem bài kệ này, bài kệ này trong phán 

khoa là  “Tất linh thành Phật”.   

Trong bốn câu văn thì đã đầy đủ Tứ hoằng thệ 

nguyện.  Phía  trước  hai  câu  đó  là  “Thường  hành  lục 

độ”, bao gồm học pháp môn, đoạn phiền não, câu thứ 

ba là độ chúng sanh, câu sau cùng là thành Phật đạo. 

Cho  nên viên  mãn  đầy  đủ  ý nghĩa  của  tứ  hoằng  thệ 

nguyện.  Lục  Ba  La  Mật  là  hành  trì  của  Phật,  cũng 

chính là  nói  chư  Phật  Như  Lai  thị  hiện  ở  sáu  cõi,  ở 

mười  pháp  giới,  các  Ngài  biểu  hiện  ra  là  cái  gì? 

56 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Trong  Phật  pháp  gọi  là  thị  hiện,  còn  người  hiện  tại 

chúng  ta  gọi  là  biểu  diễn,  đời  sống,  công  việc,  giáo 

học, đối nhân xử thế, tiếp vật của họ đã biểu diễn ra, 

sáu điều này toàn bộ đều bao gồm trong đó. Bồ Tát 

học Phật cũng thực tiễn ngay trong cuộc sống thường 

ngày mà học tập, nếu như rời khỏi đời sống mà học 

Phật  là  trống  không,  không  khế  hợp  thực  tế,  có  lý 

luận không có sự thật, vậy thì liền biến thành huyền 

học. Phật pháp có sự, có lý, lý sự hòa dung, đó mới là 

trí tuệ chân thật. 

Thứ  nhất:  “Thường  hành  Bố  Thí  và  Giới,  Nhẫn” 

[Thường hành bố thí, trì giới, nhẫn] 

 Một là “Thường hành” . 

Cho nên trong kinh văn chúng ta phải đặc biệt 

chú trọng hai chữ “Thường hành”, chính là vĩnh viễn  

không có gián đoạn. Chư Phật Như Lai, các chúng Bồ 

Tát  ở  sáu  cõi,  ở  mười  pháp  giới,  thật  đúng  như  trên 

kinh đã nói “Tùy loại hóa thân, tùy cơ nói pháp”, ẩn 

hiện  tự  nhiên,  tâm  hạnh  của  họ  vĩnh  viễn  không  có 

gián  đoạn.  Phật  Bồ  Tát  gìn  giữ  cái  tâm  gì?  Trên  đề 

Kinh  Vô  Lượng  Thọ  đã  giảng  “Thanh  tịnh,  Bình 

đẳng, Giác”, đây là dụng tâm  của chư Phật, Bồ Tát, 

dùng  tâm  thanh  tịnh  bình  đẳng  giác  để  hành  sự,  đó 

chính là Phật hạnh, Bồ Tát hạnh. 

Ngày nay chúng ta muốn học, học không giống 

57 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





được,  chúng  ta  cũng  học  bố  thí,  cũng  học  trì  giới, 

cũng  học  nhẫn  nhục.  Tại  vì  sao  học  không  giống? 

Tâm của chúng ta không phải tâm Phật, cũng chính là 

nói tâm của chúng ta vẫn cứ “mê” mà không “giác”, 

vẫn  cứ  “nhiễm”  mà  không  “tịnh”,  vẫn  cứ  “tà”  mà 

không “chánh”, nên tâm của chúng ta là “Mê  - Tà - 

Nhiễm”, còn tâm của Phật Bồ Tát là “Giác - Chánh - 

Tịnh”. Đây chính là chỗ khác nhau, nên chúng ta có 

học  thế  nào  cũng  học  không  giống  được,  nguyên 

nhân ngay chỗ này. 

Nếu  như  chúng  ta  chân  thật  học  Phật,  người 

xưa  thường  nói  “Phải  tu  từ  cơ  bản”.  “Cơ  bản”  là  tu 

tâm, thế nhưng tâm cùng hạnh có liên quan mật thiết, 

nên  không  thể  phân  ra  quan  hệ  này,  cho  nên  hành 

cũng vô cùng quan trọng. Chúng ta tỉ mỉ mà quán sát 

hành trì của Phật Bồ Tát, các Ngài  bố thí chân thật là 

tất cả đều buông bỏ, đem “Kiến tư phiền não” buông 

bỏ.  Trong  kiến  tư  phiền  não  cái  thứ  nhất  là  “Ngã 

kiến”,  ngày  nay  chúng  ta  tu  học  đối  với  Phật  pháp 

không thâm nhập được pháp môn, rất muốn vào cửa 

mà  không  thể  vào  được.  Tại  vì  sao  không  thể  vào 

được? Chưa phá được ngã kiến, cho nên học thế nào 

cũng học không giống, lúc nào bạn có thể đem thân 

kiến phá đi, không còn chấp trước cái thân này là ta. 

 Vậy chúng ta muốn hỏi “Ngã” là gì? 

Các  vị  ở  trong  kinh  điển  đại  thừa  cũng  nghe 

58 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



được không ít, đặc biệt là “Hoa Nghiêm”, ở trên kinh 

Phật tường tận vì chúng ta khai thị. 

“Ngã”  là  tất  cả  chúng  sanh,  mấy  người  có  thể 

biết được? Tất cả chúng sanh là ta, tất cả chúng sanh 

là thân tướng của ta, đương nhiên cũng bao gồm cái 

thân này ở trong đó. Bạn xem như chân thật hiểu rõ 

ra, hư không pháp giới là phòng ốc của chúng ta cư 

ngụ, là sân vườn trong nhà chúng ta. Bạn có thể thể 

hội  được  hay  không?  Nếu  bạn  quả  nhiên  thể  hội 

được,  đó  chính  là  trên  đại  kinh  thường  nói,  bạn  đã 

chứng được pháp thân thanh tịnh, vào lúc này bạn tu 

sáu Ba La Mật thì tương ưng, liền tương ưng khế hợp 

Phật hạnh, Bồ Tát hạnh. Đó là đại đức xưa dạy người 

nên có câu “Tu từ căn bản”. 

Chúng  ta  phải  đem  ý  niệm  chuyển  đổi  lại, 

chuyển đổi quan niệm lại. Cái đạo lý này tôi vừa nhắc 

đến  thì  các  vị  đồng  tu  ít  nhiều  có  thể  thể  hội  được 

một  ít.  Tại  vì  sao  tất  cả  chúng  sanh  là  thân  ta,  hư 

không pháp giới là nhà ta, là sân vườn của chúng ta? 

Trên Kinh Hoa Nghiêm nói rất hay “Duy tâm sở hiện, 

duy thức sở biến”11. Tâm của ai? Thức của ai? Tâm 

thức của chính mình, không phải của người khác, cho 

nên tận hư không khắp pháp giới là chính mình. 

Ngày nay chúng ta mê, chính là mê sự việc này, 

chư Phật Bồ Tát ngộ cũng là ngộ ở sự việc này. Mê 

hay ngộ là ở nơi người, “Sự thật” không có mê cũng 

59 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





không có ngộ. “Sự” là nói sự tướng với bạn, “Thật” 

là nói cái lý chân thật với bạn, chính là tự tánh, chân 

tâm, chân như. Sự tướng cùng Lý  thể đều không có 

mê  ngộ,  mê  ngộ  ở  người,  bạn  một  niệm  giác  ngộ 

phàm  phu  thành  Phật,  một  niệm  mê  hoặc  Phật  biến 

thành  phàm  phu.  Đạo  lý  chính  như  vậy.  Thế  nhưng 

chư  Phật  Bồ  Tát  cùng  phàm  phu,  thọ  dụng  khổ  vui 

khác biệt quá lớn. Phàm phu thọ dụng rất là khổ cực, 

thọ  dụng  của  chư  Phật  Bồ  Tát  thì  được  đại  tự  tại, 

không giống nhau. 

Cho  nên  chúng  ta cần  phải  giác  ngộ, cần  phải 

học Phật, phải học buông bỏ của Phật. Trong Lục độ 

thì Bát Nhã là “Nhìn thấu”, năm cái còn lại là “Buông 

bỏ”. 

Thứ  hai: “Tinh  Tấn, Định, Huệ, lục Ba La” [Tinh 

Tấn, Ðịnh, Huệ, sáu Ba La] 

Lục độ bát nhã: 

 Điều thứ nhất: Bố thí 

Bố  thí  là  buông  bỏ  tham  lam,  đối  với  tất  cả 

pháp  thế  xuất  thế  gian  nhất  định  không  có  tham 

luyến,  không  luận  đối  với  người,  với  vật,  với  việc 

không có tham luyến, đối với pháp thế gian, đối với 

Phật pháp đều không tham luyến. Vì sao vậy? Tất cả 

pháp không phải là thật, năng biến là tự tánh, sở biến 

60 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



là vạn vật. Thể tánh của năng biến là tịch tịnh, trong 

Phật  kinh  gọi  là  “Tịch  mặc”12.  Như  Lai  thấy  được 

chứng đắc, chứng đắc gọi là “Tịch diệt nhẫn”, Bồ Tát 

cũng chứng đắc gọi là “Vô sanh pháp nhẫn”, họ hiểu 

rõ chân tướng sự thật, “Năng biến” là tịch diệt thì “Sở 

biến” làm gì là chân thật? 

Cho  nên  “Chư  pháp  duyên  sanh”,  Phật  đã  nói 

rất nhiều, nhân duyên sanh pháp, phàm là pháp duyên 

sanh đều không có tự thể. Tự thể của nó là gì? Tánh 

thể  tịch  diệt,  đó  là  tự  thể  của  nó.  Cho  nên  thể  là 

không tịch, tướng có tánh không, sự có lý không, đó 

mới là chân tướng sự thật. 

Hiểu rõ cái chân tướng này gọi là nhìn thấu, sau 

khi  nhìn  thấu  đối  với  tất  cả  pháp  thế  xuất  thế  gian, 

quyết định không hề lưu luyến, quyết định sẽ không 

bỏn xẻn, cái tâm này vĩnh viễn đoạn dứt, đây gọi là 

bố thí Ba La Mật. 

Chỗ này từng câu từng câu nói với các vị là lời 

chân thật, thế nhưng cảnh giới này rất khó làm được, 

do nguyên nhân gì không làm được? Phật nói không 

hề sai, cái thứ nhất nghe kinh quá ít, cái nguyên nhân 

thứ hai từ vô thỉ kiếp đến nay phiền não tập khí quá 

nặng,  cho  nên  bạn  vẫn  cứ  là  không  thể  thâm  nhập 

được  pháp  môn,  nguyên  nhân  chính  ngay  chỗ  này. 

Nghe  kinh  là  quan  trọng  đến  như  vậy,  một  ngày  hai 

giờ đồng hồ thì không đủ, hai giờ đồng hồ nghe kinh 

61 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





nhắc nhở bạn, một ngày 24 giờ đồng hồ, vẫn còn 22 

giờ mê hoặc điên đảo đang khởi vọng tưởng, bạn thử 

nghĩ xem làm sao có thể thành tựu? 

Cho  nên  vào  thời  xưa  tòng  lâm  tự  viện,  Thế 

Tôn  ở  trong  kinh  điển  cũng  thường  nói,  mỗi  ngày 

giảng kinh hai thời. Thế Tôn  đã nói “hai thời” là đơn 

vị  thời  gian  vào  thời  xưa  của  Ấn  Độ,  không  giống 

như hiện tại của chúng ta, hiện tại chúng ta dùng đơn 

vị thời gian là thông dụng trên quốc tế, đem một ngày 

một đêm phân thành 24 đơn vị thời gian, người Trung 

Quốc  chúng  ta  gọi  là  24  tiểu  thời.  Tiểu  là  cái  ý  gì 

vậy? Nó  nhỏ hơn đơn vị  thời  gian  của thời xưa nên 

gọi là tiểu, đơn vị thời gian của thời xưa là phân ngày 

đêm  thành  12  thời,  dùng  chữ  để  đại  biểu  cho  thời 

khắc này là “Tý, Sửu, Dần, Mẹo, Thìn, Tị, Ngọ, Mùi, 

Thân, Dậu, Tuất, Hợi”, dùng cái này để đại biểu một 

thời của Trung Quốc chúng ta là hai giờ của hiện tại, 

tiểu thời. Thế nhưng đơn vị thời gian của Ấn Độ xưa 

còn lớn hơn so với Trung Quốc, chúng ta thường thấy 

ở trên Phật kinh nói ngày ba thời, đêm ba thời. Trên 

Phật kinh gọi ban ngày ba thời là sơ nhật phân, trung 

nhật  phân,  hậu  nhật  phân,  đây  là  ba  thời  của  ban 

ngày,  ba  thời  ban  đêm  gọi  là  sơ  dạ  phân,  trung  dạ 

phân, hậu dạ phân, đây là sáu thời. Cho nên một thời 

của Ấn độ xưa, là bốn giờ của chúng ta hiện tại. Vậy 

Thế Tôn nói giảng kinh hai thời, thì chẳng phải là tám 

giờ hay sao? Chúng ta mỗi ngày nghe kinh nghe tám 

giờ mới đủ tiêu chuẩn, chúng ta nghĩ lại lời Phật nói 

62 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



có đạo lý. Mỗi ngày nghe kinh tám giờ đồng hồ, lại 

thêm niệm Phật 8 giờ đồng hồ, đại khái cơ hội khởi 

vọng tưởng sẽ ít đi, cho nên mới có thể đem tập khí 

của  bạn  từ  vô  thỉ  kiếp  đem  nó  hóa  giải  hết.  Có  thể 

hóa giải thì bạn có thể khai ngộ, không thể hóa giải 

thì  với  công lực  này  của  bạn  cũng  có  thể  hàng phục 

được nó, không để nó khởi hiện hành. 

Cho  nên  tôi  nói  với  mọi  người,  công  phu  của 

chúng ta ngày nay không có lực là do nghe kinh quá 

ít. Thế nhưng nếu bạn muốn hỏi, tôi một ngày nghe 

kinh 8 giờ, ai giảng cho tôi nghe? Thời trước thì thật 

đúng  rồi!  Bạn  không  tìm  ra  người  giảng  cho  bạn, 

nhưng hiện tại thì được, hiện tại có băng thu âm, băng 

thu âm tôi khuyên các vị đồng tu một ngày nghe một 

băng. Không nên nghe nhiều, phải  lập lại nghe, nếu 

như một băng thu âm là một giờ, bạn liền nghe tám 

lần, nghe đi nghe lại, đó gọi là trường kỳ huân tu, bạn 

mới có thể nghe hiểu, nghe qua một lần không hiểu, 

nghe lần thứ hai thì có ý mới, nghe lần thứ ba thì hiểu 

được càng sâu, số lần nghe được càng nhiều càng tốt, 

đại dức xưa nay cầu học đều dùng phương pháp này. 

Vào thời xưa nổi tiếng nhất chúng ta biết được Luật 

Sư Đạo Tuyên, vào thời đại Đường triều Luật Sư Đạo 

Tuyên  là  tổ  sư  của  Luật  tông.  Luật  sư  Đạo  Tuyên 

nghe  “Luật  Tứ  Phần”  nghe  20  lần.  Vào  lúc  đó  rất 

khó,  thật  không  dễ  dàng,  nơi  nào  có  pháp  sư  giảng 

“Luật Tứ Phần” Ngài cũng đi nghe, Ngài nghe 20 lần 

là  ở  20  nơi,  20  người  giảng.  Những  người  cầu  học 

63 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





loại tinh thần nghị lực này, chúng ta phải học tập, chỉ 

có  nhiều  lần  huân  tu  thời gian  dài,  mới  có  thể  hàng 

phục  được  phiền  não,  mới  có  thể  khai  mở  được  trí 

tuệ.  Làm  gì  có  chuyện  chỉ  nghe  qua  một  lần  mà  có 

thể khai ngộ, không thể có việc này. 

Hôm  nay  chúng  ta  ở  nơi  đây  giảng  “Kinh  Vô 

Lượng Thọ”, các vị đồng tu yêu cầu giảng tỉ mỉ một 

chút, có thể chúng ta không bị hạn chế bởi thời gian 

nên  chúng  ta  có  thể  giảng  dài  lâu.  Nhưng  liệu  mọi 

người  có  thể  có  được  thọ  dụng  hay  không?  Không 

thấy  được.  Vì  sao  nói  vậy?  Giảng  phía  trước  không 

nhớ được phía sau, nghe phía sau quên hết phía trước, 

đây đều là sự thật. 

Nếu bạn chân thật muốn học “Hoa Nghiêm”, có 

phương  pháp,  mỗi  buổi  giảng  chúng  ta  đều  có  ghi 

hình, bạn lấy đĩa ghi hình này nghe lại, mỗi ngày lặp 

lại nhiều lần, xiết chặt không rời. Xin nói với các vị, 

tâm của bạn liền định, vọng tưởng tạp niệm trong tâm 

của bạn liền được hàng phục, không có thời gian khởi 

vọng tưởng, không có thời gian khởi vọng niệm. Lâu 

ngày  dài  tháng,  trong  không  hề  hay  biết,  bạn  liền 

được thiền định. Cái thiền định này không phải ngồi 

xếp bằng quay mặt vào vách, mà công phu thiền định 

này cao, đối diện với thế giới muôn màu bạn không 

hề  khởi  tâm,  không  động  niệm,  ý  niệm  của  bạn  tư 

duy  kinh  giáo,  bạn  ngày  ngày  nghe  kinh,  bạn  ngày 

64 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



ngày đang tư duy kinh giáo, thời tiết nhân duyên chín 

mùi thì bỗng nhiên khai ngộ, bạn liền khế nhập vào 

cảnh  giới  Hoa  Nghiêm,  bạn  liền  được  Hoa  Nghiêm 

Tam Muội, hoặc giả là được niệm Phật Tam Muội, nó 

chân thật có hiệu quả. 

Người  người  hiện  tại  phát  minh  ra  những  khoa 

học kỹ thuật cao, chúng ta phải cố gắng trưng dụng nó. 

Hiện tại chỉ cần bạn chịu phát tâm học tập, thực tế ra 

mà  nói,  duyên  thù  thắng  hơn  rất  nhiều  so  với  người 

xưa. Vào thời xưa bạn nghe giảng kinh, bạn phải là căn 

khí tương đối tốt, bạn nghe một lần có thể ghi nhớ, có 

thể lý giải, bạn mới có thể có thọ dụng. Còn nếu như 

một lần nghe không nhớ, không thể lý giải, thì chỉ là 

trong A Lại Da Thức trồng được thiện căn, trồng được 

duyên xa mà thôi, ngay trong một đời không thể thành 

tựu, bởi vì không có cơ hội nghe được lần nữa, không 

có cơ hội huân tu thời gian dài. Nhưng hiện tại lợi dụng 

công cụ khoa học, thì vấn đề này được giải quyết rồi. 


Về cái điểm này thì người thời nay phước báo lớn hơn 

nhiều  so  với  người  xưa,  thế  nhưng  vấn  đề  là  bạn  có 

chịu  dùng  hay  không?  Nếu  như  người  xưa  có  được 

những công cụ này, thì chúng ta khẳng định tin tưởng 

rằng  số  người  học  Phật  thành  tựu  phải  tăng  hơn  rất 

nhiều lần. Đây là chúng ta có thể khẳng định, vì họ thật 

chịu làm, nhưng rất đáng tiếc vào lúc đó, những khoa 

học này chưa được phát minh, nên họ không có được 

cơ duyên thù thắng như vầy. 

65 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





Chúng ta sanh vào thời đại này cùng so sánh với 

người  xưa,  có  thù  thắng  hơn  nhưng  cũng  có  chỗ  bất 

cập, những sự lý này chúng ta đều rõ ràng tường tận, 

thông suốt thấu đáo, biết được tu học như thế nào. 

 Làm thế nào tu bố thí? 

Tâm  địa  đối  với  thế  xuất  thế  gian  pháp,  một 

trần không nhiễm, một tí không dính, thì bố thí Ba La 

Mật của bạn liền tu được viên mãn. Nếu như không 

thể được như vậy thì là tu phước. 

Tu phước, Phật ở trong kinh luận nói với chúng 

ta rất nhiều, mỗi  một người chúng ta ngày nay sanh 

đến thế gian này, có được thân người. Vì sao bạn có 

thể được thân người? Ở trên kinh Phật nói trong đời 

quá khứ bạn tu “5 giới, 10 thiện”. Nhà Phật nói 5 giới 

là:  không  sát  sanh,  không  trộm  cắp,  không  tà  dâm, 

không vọng ngữ, không uống rượu, bạn làm được rồi, 

cả  đời  đều  có  thể  tin  thủ  mà  không  hủy  phạm,  Phật 

nói  đó  là  điều  kiện  bạn  được  thân  người.  Trong  đời 

quá khứ bạn đã từng tu qua cái nhân này, nên quả thật 

không dễ dàng gì đời này mới được thân người. Chưa 

gặp được Phật pháp, như cổ thánh tiên hiền chúng ta 

dạy cho chúng ta  “Luân thường” . Cổ thánh đã nói ra 

“Ngũ  thường”,  ngũ  thường  cùng  “Ngũ  giới”  hoàn 

toàn  như  nhau.  Ngũ  thường  chính  là  “Nhân,  Lễ, 

Nghĩa, Trí, Tín”: “Nhân” là không sát sanh, “Nghĩa” 

là  không  trộm  cắp,  “Lễ”  là  không  tà  dâm,  “Trí”  là 

66 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



không uống rượu, “Tín” là không vọng ngữ. Cổ thánh 

tiên hiền giáo hóa chúng sanh, nếu có thể vâng giữ thì 

có  thể  được  thân  người.  Nhà  Phật  nói  đó  là  dẫn 

nghiệp,  dẫn  dắt  chúng  ta  đến  cõi  này  để  thọ  sanh, 

được thân người. 

Tuy  nhiên  mọi  người  đều  được  thân  người, 

nhưng mỗi một người phước báo không như nhau, có 

người cả đời hưởng phước, có người cả đời trải qua 

rất gian khổ, đây là do nguyên nhân gì? Cái nguyên 

nhân này chính là sáu Ba La Mật, sáu điều này không 

cố gắng tu học, cho nên tuy được thân người, nhưng 

đời sống trải qua rất gian khổ. 

Đừng  nói  bạn  ở  nhân  gian,  nếu  như  bạn  sanh 

thiên,  thì  cõi  trời  dẫn  nghiệp  là   “Thượng  phẩm  10 

 thiện,  tứ  vô  lượng  tâm” ,  thì  bạn  sanh  thiên.  Thiên 

nhân  phước  báo  cũng  không  giống  nhau,  thế  nhưng 

đại  đa  số  thiên  nhân  đều hưởng phước,  còn  có  số  ít 

thiên nhân rất bần cùng, không như nhà người giàu có 

nhân gian  chúng ta. Do  nguyên nhân gì  vậy? Họ  có 

dẫn nghiệp  của thiên  nhân cõi  trời, nhưng không có 

phước trời. 

Có  thể  thấy  được  tu  phước  vẫn  là  rất  quan 

trọng, cho nên trồng nhân thiện được quả thiện, trồng 

phước được phước. 

 Phật nói với chúng ta tiền của từ do đâu mà có? 

67 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





Tiền  của  là  quả  báo.  Thế  gian  này  có  người 

phát  tài  to,  có  người  rất  nghèo  khó,  nhưng  quyết 

không  thể  nói  người  phát  tài  này  rất  giỏi  dắn,  rất 

thông minh, rất may mắn. Vì sao? Vì người giỏi hơn 

so với họ, thông minh hơn so với họ, người may mắn 

hơn so với họ vẫn rất nhiều, nhưng tại vì sao những 

người đó không phát tài? Tại vì sao chỉ có người này 

phát  được  tài?  Đó  là  trong  mạng  của  họ  có.  Trong 

mạng  vì  sao  mà  có?  Trong  đời  quá  khứ  đã  tu.  Phật 

nói với chúng ta tu tài bố thí được quả báo tiền của. 

Cho nên họ có tiền của, chúng ta liền biết được đời 

trước họ tu tài bố thí nhiều, ngay đời này họ mới có 

được  tiền  của.  Nếu  như  họ  không  tu  tài  bố  thí,  thì 

ngay  đời  này  họ  có  thông  minh  hơn,  có  giỏi  hơn, 

ngày  tháng  vẫn  là  trải  qua  được  rất  nghèo  khổ.  Do 

đây có thể biết nếu bạn muốn được tài phú, bạn nhất 

định phải tu tài bố thí, bạn thí được càng nhiều bạn có 

được cũng sẽ càng nhiều. Cho và nhận nhất định rất 

rõ ràng, đó mới là đạo lý chân thật. 

Thế gian không có việc nào may mắn mà thành 

tựu, không có, chân thật là  “Một ngụm nước, một bữa 

 ăn đều do tiền định”  13. Ai định cho bạn vậy? Chính 

mình định, không phải người khác định. 

 Phật  nói  thông  minh  trí  tuệ  là  quả  báo  của  bố  thí 

 pháp. 

Bố  thí  pháp  khai  mở  trí  tuệ,  còn  bố  thí  vô  úy 

68 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



được khỏe mạnh sống lâu. 

 Cái gì gọi là bố thí vô úy? 

Người khác có khổ nạn, chúng ta đưa tay ra có 

thể cứu giúp họ, có thể an ủi họ, khiến cho thân tâm 

của họ được an ổn, lìa khỏi tất cả lo buồn sợ hãi, loại 

sự việc này đều gọi là bố thí vô úy. 

Cho nên tu ba loại bố thí này, mới được ba loại 

quả báo thù thắng. Vậy thì ở chỗ này, chúng ta phải 

bình lặng mà quán sát sự thật quả báo của bố thí, để 

chính mình làm tham khảo tu học. 

Người được đại phước báo, chúng ta gọi đó là 

phước huệ đầy đủ, có tiền của, lại có thông minh trí 

tuệ,  lại  có  sức  khỏe  tuổi  thọ,  con  người  này  phước 

báo ở thế gian là tương đối viên mãn. Thế nhưng một 

đời này sau khi hưởng hết, họ ở ngay trong một đời 

hưởng phước, tuy rằng họ cũng làm được một ít việc 

tốt, thế nhưng không thể so sánh được với phước báo 

của họ, vậy chúng ta liền biết phước đời sau của họ 

liền  bị  giáng  thấp.  Cứ  như  vậy  mỗi  lần  xuống  thấp 

hơn. 

Cho nên ở trên kinh Phật nói lời thành thật với 

chúng  ta:   “Chúng  sanh  sáu  cõi  thời  gian  ở  trong  ba 

 đường ác dài, thời gian ở ba đường thiện ngắn” , đây 

đều là sự thật. trong ba đường thiện, thọ mạng dài nhất 

69 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





là  trời  Phi  Tưởng  Phi  Phi  Tưởng,  tám  vạn  đại  kiếp; 

Trong ba đường ác thọ mạng dài nhất  là địa ngục A 

Tỳ, thọ mạng vô lượng kiếp. Ở trên kinh chúng ta xem 

thấy vô lượng kiếp, vô số kiếp, không phải là tám cái 

đại kiếp, mà là vô số vô lượng đại kiếp. 

Phật  nói  những  lời  này,  chúng  ta  nghe  được 

chân thật là nổi hết cả da gà, thật là đáng sợ. Nếu như 

nghe rồi mà vẫn không cảm thấy gì, xin nói với các vị 

đó chính là gỗ đá vô cảm mà người xưa đã nói, đó là 

một  người  gỗ,  không  biết  được  lợi  lại,  thứ  khác  thì 

không cần nói, lợi lại thiết thân nói ra cho bạn nghe 

bạn cũng không hiểu rõ, bạn còn có thể cứu hay sao? 

Vừa chớp mắt thì lại trở vào ba đường ác để chịu báo, 

ba  đường  ác  là  cố  hương.  Phật  nói  cho  chúng  ta 

những lời này, chúng ta phải tinh tấn, phải giác ngộ, 

phải  cảnh  giác,  việc  này  không  phải  là  việc  dễ  đùa, 

không phải là trò đùa đâu. 

Người  giác  ngộ,  không  ai  mà  không  tích  cực 

cầu  thoát  ly,  ra  khỏi  sáu  cõi  luân  hồi.  Có  phương 

pháp  gì  thoát  khỏi  hay  không?  Có!  Phật  nói  ra  rất 

nhiều  pháp  môn,  thảy  đều  là  pháp  môn  giải  thoát, 

Phật  lại  sợ  chúng  sanh  thời  kỳ  mạt  pháp  nghiệp 

chướng  quá  nặng,  tu  học  pháp  môn  thông  thường 

không thể có lực, A Di Đà Phật vô lượng từ bi, xây 

dựng đạo tràng ở thế giới Tây Phương Cực Lạc. Thế 

giới Tây Phương Cực Lạc, xin nói với các vị là “Đại 

Di Đà thôn”, hoan nghênh chúng ta vô điều kiện đến 

70 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



nơi đó để tu học. Còn nơi đây chúng ta cư sĩ Lý Mộc 

Nguyên phát tâm xây dựng thôn Di Đà nhỏ, cũng là 

vô điều kiện, không nhận các vị một xu tiền, chỉ cần 

bạn  chịu  niệm  Phật  chịu  đi.  Bạn  thật  giác  ngộ  rồi, 

người giác ngộ mới cầu vãng sanh, người giác ngộ hy 

vọng  ngay  trong  đời  này,  quyết  định  thoát  khỏi  sáu 

cõi luân hồi, vào ở trong thôn Di Đà chính là giúp đỡ 

bạn thỏa mãn cái nguyện vọng này của bạn. Cho nên 

thế giới Cực Lạc là thôn Di Đà lớn, tiếp nhận tận hư 

không, khắp pháp giới, bao gồm tất cả những người 

mong  cầu  thoát  khỏi  sáu  cõi  luân  hồi,  thoát  khỏi 

mười  pháp  giới,  A  Di  Đà  Phật  thảy  đều  thâu  nạp. 

Loại bi nguyện nhân từ này, tận hư không, khắp pháp 

giới tìm không ra nơi thứ hai. Cho nên chư Phật Như 

Lai tán thán A Di Đà Phật, chính là trên kinh này đã 

nói “Quang trung cực tôn, Phật trung chi vương”, đó 

là chư Phật tán thán đối với A Di Đà Phật. 

Chúng  ta  muốn  ngay  đời  này  thành  tựu  nhất 

định  phải  hành bố thí. Bố thí  chính  là buông bỏ, bố 

thí chính là xả, là “xả” ở trong “Từ  - Bi - Hỷ - Xả” 

của “Tứ vô lượng tâm”. Phải xả được sạch sẽ không 

còn  gì,  đem  buồn  phiền  vướng  bận  trong  lòng  của 

bạn, vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, thảy đều xả 

hết, ở ngay trong sự tướng đời sống thường ngày, chỉ 

lấy cái cần thiết thì tốt, cho dù chính mình có phước 

báo  lớn,  ta  cũng  chỉ  lấy  cái  cần  thiết,  chỉ  thọ  dụng 

mức sống có hạn chế vừa đủ thì được rồi, không nên 

quá  ư  hưởng  thụ.  Bạn  có  phước  báo  là  bạn  có  thể 

71 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





hưởng thụ, nhưng tại vì sao lại không chịu hưởng thụ 

quá đáng? Phật dạy chúng ta “Lấy khổ làm thầy”, trải 

qua  đời  sống  đơn  giản  một  chút,  tâm  cảnh  giác 

thường  sẽ  nâng  cao,  còn  nếu  như  vừa  phóng  túng, 

vừa giải đãi, hưởng thụ quá mức, vậy thì thấy cái thế 

gian này rất tốt đẹp, thế giới Tây Phương Cực Lạc sẽ 

không  muốn  đi,  đây  là  Phật  dạy  cho  chúng  ta.  Thế 

gian  này  chúng  ta  “Giàu  sang  học  đạo  khó”,  lúc  đó 

bạn  sẽ  nói  “Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  làm  sao 

mà tốt, không hề thấy qua, đời sống hiện tại này của 

tôi quá tốt rồi, mọi thứ đều như ý”, bạn ở trong xã hội 

có  tiền  của,  có  địa  vị,  tất  cả  đều  xứng  ý  vừa  lòng, 

không muốn cầu vãng sanh. Cho nên Phật dạy chúng 

ta bạn phải chân thật có tâm cảnh giác, ở ngay trong 

cuộc sống thường ngày nhất định phải giảm ít, giảm 

ít đến mức thấp nhất, mỗi ngày ba bữa có thể ăn được 

no, quần áo có thể  mặc được  ấm, có  một  cái  phòng 

nhỏ có thể che được mưa nắng, thì đủ rồi. Không nên 

hưởng thụ quá đáng, vì hưởng thụ quá đáng dễ dàng 

giải đãi, dễ dàng đọa lạc. Đây là chư Phật Bồ Tát dặn 

bảo cho chúng ta, chúng ta phải ghi  nhớ. 

Tỉ mỉ suy xét, càng nghĩ càng có đạo lý. Chúng 

ta có dư phước báo, phải bố thí cho tất cả chúng sanh, 

cùng  hưởng  với  tất  cả  chúng  sanh,  đó  chân  thật  là 

việc vui. Đây là hành trì của Phật Bồ Tát, chỉ có Phật 

Bồ Tát có thể cùng đồng cộng hưởng với tất cả chúng 

sanh.  Cho  nên  có  phước  mọi  người  hưởng,  chính 

mình thọ phải bình đẳng với mọi người, quyết không 

72 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



vượt  hơn,  như  vậy  mới  tốt,  vĩnh  viễn  giữ  gìn  tâm 

cảnh giác cao độ, tâm cầu xuất ly, phiền não của bạn 

tự nhiên nhẹ, trí tuệ tự nhiên thêm lớn, đối với xuất 

ly, vãng sanh bạn cũng chân thật có thể nắm lấy. 

Cho  nên  tâm  bố  thí,  hành  vi  của  bố  thí,  việc 

làm bố thí, vĩnh viễn không gián đoạn, đó là “Thường 

hành”. Đó là đáng được chúng ta suy gẫm, đáng được 

chúng ta chăm chỉ nỗ lực mà làm theo. 

Chúng ta ở trên bộ kinh này, bạn xem A Di Đà 

Phật,  chư  Phật  Như  Lai,  bố  thí  đối  với  tất  cả  chúng 

sanh,  Ngài  đã  làm  ra  tấm  gương  cho  chúng  ta  xem. 

Ngay trong tất cả bố thí, quan trọng nhất quyết định 

không thể quên đó là “Bố thí pháp”. 

 Bố thí pháp là gì? 

Ngày nay chúng ta đã in rất nhiều kinh điển, đã 

in rất nhiều hình tượng của Phật Bồ Tát, chế tác ra rất 

nhiều băng từ đĩa VCD, khắp nơi kết duyên bố thí, có 

phải  là  pháp  bố  thí  hay  không?  Không  thể  nói  đó 

không  phải  là  pháp  bố  thí,  nhưng  đó  chỉ  là  pháp  bố 

thí nhỏ thôi. 

Trưa hôm chúng ta ở nhà ăn lầu hai cùng với lão 

Hòa  Thượng  Minh  Sơn,  Hòa  Thượng  Nhân  Đức. 

Chúng tôi rất là hiếm có cơ hội ngồi chung với nhau, 

hai vị lão Hòa Thượng rất là tán thán, hiện tại ở Trung 

73 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





Quốc,  ở  các  nơi  trên  thế  giới,  người  giảng  kinh  nói 

pháp  quá  ít,  muốn  thành  lập  Phật  Học  Viện,  muốn 

thành lập Đại học Phật giáo, nhưng tìm không ra thầy 

giáo,  có  nghĩ  thế  nào  cũng  là  không  tưởng,  cũng 

không thể nào thực tiễn. Các vị đồng tu thử nghĩ xem, 

pháp bố thí phải nên làm thế nào? Ngày nay chúng ta 

làm những bố thí pháp này chỉ là phương pháp bổ cứu 

mà thôi, còn chân thật bố thí pháp thì phải bồi dưỡng 

nhân tài, kế tục huệ mạng Phật, hoằng pháp lợi sanh 

thì vĩnh viễn  không bị gián đoạn, đó là pháp bố thí. 

A DI ĐÀ PHẬT! 


****** 

 

 

 

 

 

74 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 

(VCD 074) 

Thế  nên  hiện  tại  chúng  ta  cũng  đang  nỗ  lực 

đem lớp bồi dưỡng mở rộng ra, thành lập Học Viện 

Giáo Dục Phật Đà, đó là pháp bố thí. Việc này chỉ có 

thể nói so với trước đây có tiến thêm được một bước, 

nhưng có làm được viên mãn hay không? Không có! 

Vậy phải làm thế nào mới có thể làm được viên mãn? 

Các vị phải chân thật phát tâm làm Phật, làm Bồ Tát 

thì pháp bố thí này mới làm được viên mãn. 

Ở  trên  kinh  Phật  thường  nói:   “Thọ  trì,  đọc 

 tụng, vì người diễn nói” , đó là pháp bố thí chân thật, 

pháp bố thí viên mãn. 

 “Thọ trì” là gì? 

Ta tiếp thọ đối với giáo huấn của Phật, tiếp thọ 

được đầy đủ “Tín - Giải - Hành - Chứng” gọi là “Thọ, 

Trì”.  Nếu  bạn  không  đầy  đủ  bốn  chữ  này  thì  không 

gọi  là  thọ  trì.  Cho  nên  thọ  trì  hai  chữ  này  cũng 

thường hay bị người hiểu lầm, rằng “Tôi thọ trì Kinh 

Vô  Lượng  Thọ”.  Cái  gì  họ  gọi  là  thọ trì?  Mỗi  ngày 

đọc qua một lần gọi là thọ trì, đó là hoàn toàn sai lầm. 

Mỗi ngày đọc qua một biến chỉ là đọc tụng, đó không 

phải  là  thọ  trì,  mà  “Thọ,  Trì”  phải  là  đầy  đủ  “Tín  - 

Giải - Hành - Chứng”. Ta đối với bộ kinh này tin sâu 

không nghi, ta có thể lý giải những đạo lý trong kinh 

75 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





này đã nói, có thể thực tiễn ở ngay trong đời sống của 

chính  mình,  chân  thật  đem  nó  làm  cho  được  đạo  lý 

mà  trong  Phật  kinh  đã  nói,  phương  pháp  đã  nói  thì 

công  đức  lợi  ích  đã  nói  ta  chân  thật  có  được,  đó  là 

“Chứng”. “Tín - Giải  - Hành  - Chứng” thiếu đi  một 

chữ thì thọ trì không viên mãn. 

 Cái gì gọi là “Diễn” ? 

Cho nên chính mình chân thật có thể làm được, 

vì người diễn nói, biểu diễn cho người xem, như sau 

cùng trong kinh Hoa Nghiêm 53 đồng tham, bạn xem 

Thiện Tài Đồng Tử cùng các vị thiện hữu đem Phật 

pháp làm ra cho người xem, đây gọi là diễn. 

 Còn “Nói” là gì? 

Nói là người ta đến hỏi, tỉ mỉ mà giảng giải cho 

họ  nghe.  Chúng  ta  xây  giảng  đường,  mỗi  ngày  ở 

trong giảng đường khai giảng đó gọi là nói. 

Làm ra cho người xem đó gọi là diễn. Diễn là 

thân giáo, nói là ngôn giáo, thọ trì là ý giáo. “Thân - 

Ngữ  -  Ý”  ba  luân  giáo  hóa.  Đây  mới  là  gia  nghiệp 

của nhà Phật, gia nghiệp Như Lai. Từng câu từng lời 

nói ở trên kinh mà Phật đã nói không hề nói sai. Rất 

nhiều người đọc kinh hiểu sai đi ý nghĩa, hiểu ý nghĩa 

chưa sâu, hiểu lệch đi ý nghĩa, cho nên lợi ích chân 

thật vĩnh viễn họ không thể có được. Không có được, 

76 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



nhưng quay đầu lại họ không kiểm điểm chính mình, 

không  phản  tỉnh,  còn  cho  rằng  kinh  Phật  là  không 

đáng  tin,  còn  hoài  nghi  đối  với  thánh  giáo,  tạo  tội 

nghiệp  nghiêm  trọng,  tạo  thành  chướng  ngại  của 

chính mình, thì họ làm sao có thể khai ngộ? Làm sao 

có thể khế nhập? 

Những đạo lý này nhất định phải hiểu, nếu bạn 

không hiểu, thì bố thí pháp, môn này bạn không cách 

gì tu được, bạn không thể tu, bạn khởi tu cũng không 

được  như  lý,  không  được  như  pháp,  đương  nhiên 

cũng  có  thể  được  chút  quả  báo  nhỏ,  phước  nhỏ  trời 

người, còn công đức lợi ích thù thắng chân thật, bạn 

không có được. 

Chỗ này tóm lại một câu mà nói, vẫn là do nghe 

kinh quá ít. Cho nên chúng ta thử nghĩ xem, Thế Tôn 

năm xưa ở đời 49 năm ngày ngày giảng kinh nói pháp 

(Phật  là  người  tái  lai,  không  phải  phàm  phu)  một 

ngày  nói  8  giờ  đồng  hồ.  Nếu  một  ngày  nói  luôn  24 

giờ  Ngài  cũng  không  mệt,  không  như  phàm  phu 

chúng  ta,  nói  nhiều  rồi  thì  mệt,  Ngài  là  vĩnh  viễn 

không mệt không mỏi. Đây là ân đức không gì sánh 

bằng của Phật đối với chúng sanh. Cho nên năm xưa 

có nhiều người như vậy đi theo Ngài, chúng thường 

tùy, trên kinh đã ghi chép có 1255 người, đó là đệ tử 

xuất gia, theo Phật xuất gia, tham gia tăng đoàn này, 

không rời khỏi Thế Tôn một bước, đây là con số ghi 

chép, còn số không ghi chép, các vị phải nên biết còn 

77 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





nhiều hơn rất nhiều so với số người này. Đệ tử tại gia, 

đệ  tử  tại  gia  không  thể  nói  là  suốt  năm  đi  theo  Thế 

Tôn, khi  họ có thời gian  rảnh thì sẽ đi theo một  vài 

ngày,  cùng  theo  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  một  vài 

tháng,  ngay  trong  tưởng  tượng  của  chúng  ta  hai  ba 

tháng, nửa năm một năm, số người này nhất định là 

rất  nhiều,  ba  năm  năm  năm,  số  đệ  tử  này  không  có 

ghi chép trên kinh sách. Thế nhưng chúng ta thường 

hay  xem  thấy  trên  kinh  sách,  ngoài  chúng  Tỳ  Kheo 

ra,  có  chúng  Bồ  Tát,  có  chúng  thiên  nhân,  trong  số 

người đó bao  gồm  cả  những số người  không  có  ghi 

chép kia. 

Như hiện tại ở nơi đây chúng ta xây dựng giảng 

đường cùng Niệm Phật Đường vậy, đồng tu cư ngụ ở 

Singapore  ngày  ngày  đến  tham  gia,  mỗi  một  lần 

giảng tôi đều xem thấy các vị đến nơi đây nghe kinh, 

đến  niệm  Phật.  Thế  nhưng  những  chúng  đồng  tu  từ 

khu vực bên ngoài Singapore, các vị đến nơi đây đến 

một tuần lễ, đến hai tuần lễ, một tháng hai tháng thì 

rất nhiều, loại này không thuộc về chúng thường tùy, 

tình hình chúng ta ngày nay cũng như vậy. Thế Tôn  

năm xưa ở đời lại chẳng phải như vậy sao? Do đây có 

thể thấy pháp duyên pháp hội thù thắng, đúng là nhân 

duyên hy hữu, chỉ có người chân thật giác ngộ, người 

chân  thật  nhận  biết  giáo  dục  của  Phật,  họ  mới  chịu 

ham học, họ mới có thể học thành công. Sau khi học 

thành công, họ làm tấm gương cho người khác. Bạn 

đến  nơi  đây  học  một  đoạn  thời gian  thì  khí  chất  cải 

78 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



biến, gọi là thay đổi khí chất, khi bạn quay về, những 

bạn bè đồng tham của bạn, sau khi xem thấy bạn cảm 

thấy  bạn  hoàn  toàn  khác,  mới  ra  đi  thời  gian  không 

bao lâu, quả nhiên liền có thay đổi, thế là họ cũng đến 

nơi đây để học, họ liền chịu ảnh hưởng của bạn, bạn 

ảnh  hưởng  những  người  này  đến  nơi  đây  để  tham 

học,  bạn  chính  là  tiếp  dẫn  họ,  độ  hóa  họ.  Cho  nên 

chúng ta chính mình sau khi học xong, chân thật làm 

đến được, tự hành thì là hóa tha. Không phải là ngoài 

tự hành, ngoài ra có một bộ hóa tha, không có, mà tự 

hành cùng hóa tha là một sự việc, hóa tha chính là tự 

hành,  tự  hành  chính  là  hóa  tha,  một  mà  hai,  hai  mà 

một,  bạn  mới  có  thể  dần  bước  vào  ngưỡng  cửa  của 

Phật pháp. 

 Điều thứ hai: “Trì giới” 

“Trì  giới”,  không  chỉ  là  những  giới  điều  Thế 

Tôn vì chúng ta chế định ra, không chỉ là những giới 

điều  này. 

Trong giới điều đã quy định có một bộ phận là 

vĩnh cửu. Dùng lời hiện tại của chúng ta mà nói chính 

là  siêu  việt  thời  không,  không  bị  hạn  chế  thời  gian, 

cũng  không  bị  hạn  chế  bởi  không  gian.  Thời  gian 

“quá khứ, hiện tại, vị lai” đều không bị hạn chế. Ví 

như:  Thế  Tôn  vào  3.000  năm  trước  (người  nước 

ngoài  hiện  tại  nói  là  hơn  2500  năm,  còn  trong  điển 

79 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





tích chúng ta ghi chép là hơn 3000 năm trước, nhưng 

không luận là 2500, là 3000, tóm lại mà nói cái thời 

đại này rất lâu xa rồi, thời đại đó cùng thời đại hiện 

tại của chúng ta tuyệt đối không như nhau) Phật chế 

định giới điều vào thời đại đó thì thích hợp, đến thời 

đại hiện tại này vẫn thích hợp, thì đây gọi là siêu việt 

thời gian. 

 Trong giới điều có những gì? 

Căn bản giới, hiện tại chúng ta gọi là “Căn bản 

giới”,  vì  giới  đó  là  quyết  định  siêu  việt  thời  gian, 

thuộc về “Nghi qui”. 

Còn oai nghi, đời sống - bộ phận đó thì không 

thể siêu việt thời gian. Phương thức đời sống xưa và 

nay  không  như  nhau,  rất  nhiều  hạn  chế  hoàn  toàn 

khác  nhau,  ý  thức,  hình  thái  không  như  nhau,  do  đó 

thời đại đó trở thành lịch sử, quá khứ rồi. Thế nhưng 

chúng ta phải hiểu được tinh thần của nó, không trái 

với tinh thần của giới luật, vậy thì có thể tưởng tượng 

hiện tại phải nên làm như thế nào, đây là nói vấn đề 

trên thời gian. Vậy còn không gian thì sao? Thế Tôn  

năm xưa giáo học du hóa là ở Ấn Độ, Ấn Độ của thời 

xưa, vào lúc đó giao thông không thuận tiện, Thế Tôn 

chưa hề đến Trung Quốc, các học trò của Ngài cũng 

không có đến Singapore, hơn nữa mỗi một quốc gia, 

mỗi  một  dân  tộc,  bối  cảnh  văn  hoá  lịch  sử  của  họ 

không  như  nhau,  phương  thức  đời  sống  không  như 

80 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



nhau, tư tưởng tín ngưỡng cũng không như nhau. 

Do  đó  ngoài  “Căn  bản  giới”  ra,  các  giới  điều 

khác cũng không thể siêu việt. 

 “Căn bản giới”. 

Không luận là ở một khu vực nào, không luận ở 

một  quốc  gia  nào,  không  luận  tín  ngưỡng  tôn  giáo 

nào,  mọi  người  đều  công  nhận,  vậy  thì  siêu  việt 

không  gian.  Ví  như  “Không  sát  sanh,  không  trộm 

cắp”,  thì  không  luận  tôn  giáo  nào  đều  có  giới  điều 

này,  đây  là  siêu  việt  cả  không  gian  và  thời  gian. 

Không  luận  ở  một  quốc  gia  nào,  một  dân  tộc  nào, 

không  có  người  nào  nói  sát  sanh  là  việc  nên  làm, 

trộm  cắp  là  việc  có  thể  làm,  không  hề  có.  Cho  nên 

“Căn  bản  giới”  trong  Phật  pháp  chính  là  bốn  điều: 

Không  sát  sanh,  Không  trộm  cắp,  Không  tà  dâm, 

Không vọng ngữ, còn riêng Không uống rượu đối với 

thời  không  thì  không  được  siêu  việt.  Phật  chế  định 

căn  bản  giới  là  bốn  điều  trên,  xác  thực  là  siêu  việt 

thời không, chúng ta nhất định phải tuân thủ. Còn cái 

giới  điều  không  uống  rượu  này,  Phật  nói  ra  rất  rõ 

ràng  gọi  là   “Giá  giới”  14,  bốn  giới  kia  gọi  là   “Tánh 

 giới” . Nói cách khác “Tánh giới” không luận bạn thọ 

giới  hay  không  thọ  giới,  không  luận  bạn  hiểu  hay 

không hiểu giới, bạn phạm rồi đếu có tội, không thể 

nói  “Tôi  không  có  thọ  giới,  thì  tôi  phạm  không  có 

tội”, không có cái đạo lý này, bạn không có thọ giới 

81 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





phạm rồi thì vẫn là phạm tội. 

Thế  nhưng  cái  giới  điều  “Không  uống  rượu” 

này, nếu bạn chưa thọ qua giới, thì không phạm tội. 

Vậy tại vì sao Phật chế định ra giới điều này? Vì rượu 

có thể loạn tánh, sau khi say rượu rồi thì làm những 

việc  giết  người  trộm  cắp,  thì  làm  những  việc  này. 

Cho nên bảo bạn không uống rượu là giữ cho đầu óc 

của bạn được tỉnh táo, không đến nỗi mê hoặc, không 

đến nỗi phạm tội, là cái ý này. Giới rượu là thuộc về 

phòng ngừa bạn phạm tội, bản thân uống rượu không 

có tội, mà là phòng ngừa bạn phạm tội, cho nên cũng 

đem nó xếp vào trong trọng giới, đây xem là đại giới, 

tuy  không  phải  căn  bản,  nhưng  nó  xem  là  đại  giới, 

đây thuộc về giới điều. 

Cái  “Giới” này trong “Trì giới” là nghĩa rộng, 

không phải nghĩa hẹp, cho nên ngoài giới điều ra, thì 

đây là nói qui phạm đời sống của Phật Bồ Tát, điển 

phạm của đời sống. Đời sống của các Ngài chính là 

điển  phạm  của  chúng  ta,  ở  ngay  trong  đời  sống  của 

các Ngài lưu xuất ra rất tự nhiên, chúng ta phải học 

với  các  Ngài,  phải  học  tập.  Ở  nghĩa  rộng,  Phật  dạy 

trong tất cả kinh giáo chúng ta đều phải tuân thủ, đều 

phải học tập, đó là trì giới. Giới điều này chính là lời 

răn  dạy  của  Phật  tổ,  Ngài  đã  nói  ra  những  lời  giáo 

huấn  này  để  dạy  bảo  chúng  ta,  chúng  ta  nhất  định 

phải y giáo phụng hành. 

82 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Cho nên phạm vi của giới luật rất lớn, ở trong 

nhà Phật cũng đem nó quy nạp thành ba loại lớn. 

 Một là “Luật nghi giới”. 

Đây chính là điều Phật đã chế định, có điều văn 

quy  định  rõ  ràng.  Luật  nghi  điều  văn  quy  định  bao 

gồm thế gian  hiện  tại chúng ta tất cả pháp luật, bao 

gồm  tất  cả  những  quy  ước,  nó  đều  là  có  văn  tự  ghi 

chép,  đây  là  thuộc  về  luận  nghị,  mỗi  một  quốc  gia 

khu vực, mỗi một thời đại khác nhau. 

Đây  là  chúng  ta  nói  đến  Phật  pháp  phải  biết 

hiện  đại  hóa,  bổn  thổ  hóa,  Phật  pháp  mới  có  thể 

thường  trụ  thế  gian.  Nếu  như  Phật  pháp  không  hiểu 

được bổn thổ hóa, không hiểu được hiện đại hóa, nó 

nhất  định  ở  khu  vực  Ấn  Độ  đó,  sớm  đã  biến  thành 

lịch  sử  rồi,  làm  sao  có  thể  truyền  tiếp  được.  Có  thể 

truyền  tiếp  là  siêu  việt  thời  không,  siêu  việt  thời 

không nhất định phải thích hợp hiện đại hóa cùng bổn 

thổ hóa của các khu vực. Ngoài giới điều căn bản ra, 

tất cả giới luật cũng phải hiện đại hóa, cũng phải bổn 

thổ hóa. 

Như vào thời Đường Trung Quốc, đại sư Bách 

Trượng  thành  lập  thanh  qui,  thanh  qui  đó  chính  là 

Trung  Quốc  hóa  giới  luật  thời  xưa,  vào  lúc  đó  triều 

nhà Đường đã Đường hóa. Ngày nay chúng ta gọi là 

hiện đại hóa, bổn thổ hóa, bổn thổ hóa giới luật hiện 

83 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





đại. Đời sống của chúng ta hiện đại tùy theo khoa học 

kỹ thuật, khoa học ngày càng tiến bộ, đời sống nhân 

văn của chúng ta cũng bị ảnh hưởng, cũng theo đó mà 

thay đổi. 

Cho nên các vị phải nên biết, pháp luật cứ cách 

vài  năm  thì  phải  tu  đính  một  lần,  tại  vì  sao  phải  tu 

đính?  Tu  đính  chính  là  thời  đại  không  giống  nhau, 

cách vài năm những pháp luật đó hiện tại không còn 

thích  hợp  nữa,  cho  nên  không  ngừng  tu  sửa,  không 

ngừng  hiện  đại  hóa,  không  ngừng  thích  hợp  với  địa 

phương hóa, chúng ta ở nơi đây mọi người sinh hoạt 

ở khu vực này được thuận tiện, cho nên pháp lịnh qui 

ước thường phải tu sửa, có những pháp luật một năm 

phải tu sửa hai ba lần, thậm chí ngay đến hiến pháp 

cách  vài  năm  phải  trùng  tân  kiểm  thảo  một  lần,  tu 

đính điều văn, đều là cái đạo lý này. 

 Hai là “Nhiếp thiện pháp giới”. 

Ngoài bộ phận Luật nghi này ra, Phật còn giảng 

cho  chúng  ta  nghe  “Nhiếp  thiện  pháp  giới”.  Nhiếp 

thiện pháp là không có điều văn qui định, thế nhưng 

Nhiếp thiện pháp giới là những sự việc lợi ích tất cả 

chúng sanh, lợi ích xã hội (ngày nay chúng ta gọi là 

với xã hội an định phồn vinh, có quan hệ với thế giới 

hòa bình hạnh phúc). 

Tuy  trong  kinh  Phật  không  có  nói,  điều  văn 

84 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



pháp luật thế gian cũng không có nói, cũng không qui 

định nhưng chúng ta phải làm, chúng ta phải nên làm, 

đó là nhiếp thiện pháp giới. Chỉ cần biết được đây là 

việc thiện, không có dạy chúng ta làm, chúng ta cũng 

vẫn làm. 

 Ba là “Nhiêu ích hữu tình giới”. 

Còn  có  một  loại  gọi  là  “Nhiêu  ích  hữu  tình 

giới”. Bởi vì trong “Nhiếp thiện pháp giới” có tự lợi 

lợi tha, còn “Nhiêu ích hữu tình giới” là có lợi ích đối 

với tất cả chúng sanh. Tuy rằng có thể nó không có 

lợi ích đối với chúng ta, vậy chúng ta có nên làm hay 

không? Nên làm, xả mình vì người. Tóm lại mà nói, 

chúng ta nhất định phải nên hiểu, lấy lợi ích của tất cả 

chúng  sanh  làm  hạnh  phúc  của  chính  chúng  ta,  đây 

gọi là tâm từ bi, đây là tâm Bồ Tát. Bồ Tát có thể xả 

mình  vì  người,  hy  sinh  chính  mình  thành  tựu  người 

khác là  “Nhiêu ích hữu tình”. 

Do đây có thể biết phạm vi trì giới rất là rộng. 

Thông thường chúng ta dùng lời hiện đại mà nói để 

giải thích trì giới, tôi thường nói “thủ pháp”, vậy thì 

mọi người dễ hiểu, trì giới thì không dễ hiểu, còn cần 

phải giải thích, dùng thủ pháp các vị khái niệm tương 

đối rõ ràng hơn, tuân thủ giáo pháp của Phật, tuân thủ 

pháp  luật  của  quốc  gia,  tuân  thủ  qui  ước  của  địa 

phương.  Chúng  ta  đến  nhà  của  người  ta  cũng  có  lễ 

tiết của nhà người, cũng có gia pháp của nhà người; 

85 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





Đến  một  đạo  tràng,  một  đạo  tràng  cũng  có  qui  ước 

của nó, nhất định phải tuân thủ. Chúng ta có thể thủ 

pháp  mới  có  thể  được  hoan  nghênh  của  đại  chúng, 

mới có thể ở chung hòa thuận với đại chúng, cho nên 

đến một khu vực, nhất định phải hiểu rõ pháp luật của 

địa phương đó, phải hiểu rõ phong tục tập quán của 

địa  phương  đó,  quan  niệm  đạo  đức.  Chúng  ta  ở  nơi 

đây lời nói hành động không nên có xúc phạm, không 

hiểu  thì  phải  thường  hỏi,  nên  gọi  là  nhập  cảnh  phải 

tùy tục, đó là hiện đại hoá và bổn thổ hóa của việc trì 

giới. Vậy thì điều này chúng ta mới có thể làm được 

đúng  pháp,  như  lý  như  pháp,  người  thông  thường 

chúng ta gọi là “Hợp tình, hợp lý, hợp pháp”, như vậy 

mới làm đến viên mãn. 

 Điều thứ ba là “Nhẫn nhục”. 

Ý nghĩa chính là phải nhẫn nại, nhẫn nại phiên 

dịch  trong  Phật  kinh  đem  nó  dịch  thành  nhẫn  nhục. 

Đây  là  các  pháp  sư  dịch  kinh  ngày  trước  có  dụng ý 

dùng cái chữ này. 

Vào  thời  xưa  tiếp  xúc  Phật  pháp  sớm  nhất  là 

giai cấp sĩ phu (nếu dùng lời hiện đại mà nói thì đó 

chính là phần tử tri thức Trung Quốc). Khi Phật giáo 

truyền đến Trung Quốc, tiếp xúc sớm nhất là một số 

phần tử tri thức, đế vương, đại thần, phần tử tri thức, 

họ tiếp xúc Phật pháp sớm nhất. Ở Trung Quốc trong 

giai cấp sĩ đại phu, chúng ta xem thấy trong sách xưa, 

86 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



có câu nói là  “Sĩ khả sát, bất khả nhục”  15. “Sĩ” chính 

là phần tử tri thức, phần tử tri thức có khí tiết, có thể 

chặt đầu, không thể vũ nhục. 

Cho nên những vị pháp sư dịch kinh nghe được 

lời nói này dịch thành “Nhẫn nhục”, nhục mà còn có 

thể nhẫn, thì còn có thứ gì không thể nhẫn? Cho nên 

đặc  biệt  dùng  cái  chữ  này.  Đây  không  phải  là  bổn 

nghĩa  của  sáu  Ba  La  Mật,  mà  bổn  nghĩa  của  nó  là 

nhẫn nại, phiên dịch ở Trung Quốc đặc biệt dùng cái 

chữ này, cũng chính là người Trung Quốc xem sự vũ 

nhục quá nặng, chấp trước quá đáng, các đại sư này 

có trí tuệ, mong muốn phá đi cái chấp trước này của 

bạn, không nên quá xem trọng, không nên quá so đo, 

nhục cũng phải nên nhẫn, lấy cái ý này. Trong nhẫn 

nhục, Phật đem nó quy nạp làm ba loại lớn. 

 Một là: Nhẫn nhục đối với người. 

Chúng ta gọi là đối nhân sự. 

Cũng chính là tai hại do con người làm, tổn hại 

do con người làm. Việc nhỏ người khác không lượng 

thứ đối với chúng ta, vũ nhục đối với ta, hủy báng đối 

với ta, chướng ngại đối với ta, thậm chí hãm hại đối 

với ta, thảy ta đều có thể nhẫn, quyết định không có ý 

niệm báo thù. 

Tại vì sao không nên có ý niệm báo thù? Nhất 

87 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





định phải nên hiểu rằng trong đây đây quyết định có 

nhân tố của nhân quả. Họ hủy báng ta, hãm hại ta, tại 

vì sao họ không hủy báng người khác hãm hại người 

khác? Chúng ta nhất định phải chính mình phản tỉnh, 

chính  mình  tư  duy,  quả  báo  này  ắt  có  nhân  trước, 

nhân phía trước, có thể là ngay trong đời quá khứ ta 

đã dùng thái độ này đối với họ, ngày nay nhân duyên 

hội  đủ  họ  hồi  báo  đối  với  ta,  ta  hiểu  rõ  ta  phải  nên 

thừa  nhận  không  nên  so  đo  thì  ân  oán  của  chúng  ta 

liền được hóa giải ở ngay đây, vậy thì tốt. 

Phật dạy cho chúng ta  “Oan gia nên giải không 

 nên  kết” .  Đây  là  khai  thị  rất  quan  trọng,  chúng  ta 

quyết định không nên kết oán với người, bị oan uổng 

quyết định không thể né tránh. Vì sao vậy? Trong đời 

quá  khứ  vô  lượng  kiếp  đến  nay  ngu  si  không  biết, 

chúng ta đã kết bao nhiêu oán với tất cả chúng sanh, 

ngày nay bị những tai nạn này, nghĩ lại phải nên chịu, 

không có lời gì để nói. Cho nên ở ngay trong tất cả 

nghịch cảnh không như ý, chúng ta liền thản nhiên, tự 

tại mà trải qua, cũng hoan hỉ mà tiếp nhận. Đây chân 

thật  gọi  là tiêu  tai giải nạn, nghiệp  chướng của bạn, 

tai nạn của bạn, cứ như vậy mà tiêu trừ, đời sau, đời 

sau thì không còn, đã trả hết nợ rồi, cái điểm này rất 

quan trọng. 

Cho nên người học Phật nếu muốn học Bồ Tát, 

quyết định không kết oán thù với bất cứ chúng sanh 

nào, chúng ta chỉ có hóa giải, quyết định không nên 

88 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



tạo oán kết tiếp, bất cứ tai nạn gì, bất cứ khổ báo gì 

cũng đều chấp nhận. Đại sư Ấn Quang gọi là “Cho dù 

bị người khác ngũ mã phân thây hình phạt tàn khốc 

mà  chết”  cũng  không  có  chút  tâm  oán  hận.  Trong 

Phật  kinh  các  vị  đã  đọc  qua  “Kinh  Kim  Cang”  nói 

qua  câu  chuyện  “Ca  Lợi  Vương  cắt  xẻo  thân  thể” 

(câu chuyện này nếu các vị muốn biết nhiều một chút 

thì  trong  “Kinh  Đại  Niết  Bàn”  văn  tự  ghi  chép  câu 

chuyện này nhiều, nói ra rất tường tận): “Nhẫn nhục 

tiên  nhân”  -  ông  có  thể  nhẫn  nhục,  không  những 

không có ý niệm báo thù, một ý niệm oán hận cũng 

không  có,  cho  nên  Phật  nói  đó  là  hiện  tượng  nhẫn 

nhục  Ba  La  Mật  viên  mãn.  Do  đó  người  khác  vô 

duyên vô cớ hãm hại chúng ta, đó chẳng phải là thành 

tựu nhẫn nhục Ba La Mật cho chúng ta hay sao? Nếu 

không thì pháp môn này đến nơi đâu để tu? Nếu bạn 

hiểu  rõ được đạo lý này, thì  không những  không có 

tâm oán hận mà còn cảm tạ, cảm ơn họ đã tạo cơ hội 

để cho ta tu nhẫn nhục Ba La Mật. Nếu như không có 

những người ác và nghịch cảnh đến dày vò, thì nhẫn 

nhục Ba La Mật chúng ta không có chỗ để tu, hiểu rõ 

cái đạo lý này, thấu đáo chân tướng sự thật, thì những 

người này là đại thiện tri thức của chúng ta, là đại ân 

nhân của chúng ta, chúng ta làm sao có thể dùng tâm 

ác để đối đãi với ân nhân? 

Cùng đồng một  đạo lý vậy, người khác  có cái 

tốt với ta, thường hay chăm sóc ta, quan tâm ta, đó là 

thuận  cảnh,  thuận  cảnh  cũng  phải  nhẫn  nhục  Ba  La 

89 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





Mật.  Tại  vì  sao  vậy?  Nếu  như  không  tu  nhẫn  nhục, 

bạn  sẽ  tăng  thêm  lòng  tham,  tham  luyến,  vậy  cũng 

phiền rồi, nghịch cảnh sanh sân hận, thuận cảnh sanh 

tham  luyến,  đều  đọa  lạc.  Mọi  người  không  nên  cho 

rằng người ác đáng ghét, người thiện cũng đáng ghét, 

nếu bạn không có trí tuệ, hai bên đều đọa lạc, không 

phải đọa lạc bên đây, thì cũng đọa lạc ở bên kia, luôn 

luôn đọa lạc thê thảm hơn so với nghịch cảnh nhiều, 

nhiều  hơn  so  với  phía  người  ác  này.  Cho  nên  đời 

người  đích  thực  là  hiểm  đạo,  trong  thuận  cảnh  nắm 

lấy chính mình, quyết định không thể đọa lạc, không 

thể khởi lên tâm tham. 

Buổi sáng hôm nay tôi nói với mọi người, thức 

ăn của Cư Sĩ Lâm hiện tại không tệ, nhà ăn của lầu 

hai  tôi  thấy  vượt  hơn  so  với  “Hoằng  Quốc”,  không 

thể nào ít hơn, sợ là mọi người xem thấy nhiều thức 

ăn  đến  như  vậy,  làm  được  ngon  đến  như  vậy,  làm 

được sạch sẽ đến như vậy, bạn  cầm lấy cái đĩa, mỗi 

một  món gắp lấy một ít đã quá nhiều, thì bạn ăn đã 

quá  nhiều  rồi,  đối  với  sức  khỏe  của  bạn  có  chướng 

ngại. Đó là thuận cảnh, bạn thấy nhiều người như vậy 

nhiệt tâm cúng dường là thuận cảnh. Chính mình nếu 

có trí tuệ, ở trong đó chỉ lấy thứ cần thiết, ta chỉ cần 

mấy món ăn no là được rồi, không nên ăn quá no, ăn 

bảy phần tám phần thì được rồi, vạn nhất không nên 

tham thố, làm hư đi thân tâm của chính mình, ăn quá 

no không dễ tiêu hóa, thì bạn dễ dàng bị bệnh, bệnh 

bao tử. Thân bạn hỏng rồi, còn tâm làm sao mà không 

90 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



hỏng? Khởi lên tâm tham, món này ăn ngon, món kia 

cũng  ăn  ngon,  bạn  đã  khởi  lên  tâm  tham,  cho  nên 

thân  tâm  bạn  đều  bị  chướng  ngại.  Nhưng  ta  không 

bảo  họ  cúng  dường  ít  đi  một  chút,  tại  vì  sao  vậy? 

Người ta tu phước mà, hơn nữa cũng là nhiều người 

như vậy đến ăn cơm, khẩu vị  mọi  người không như 

nhau. Cho nên khi chúng ta đi lấy thức ăn, chọn lựa 

thứ  mình  ưa  thích,  chọn  lựa  ba  bốn  loại  thì  đủ  rồi, 

không nên mỗi thứ đều lấy là lòng tham, chỉ lấy thứ 

mà mình cần thôi, chọn vài món thì tốt rồi. Cho nên 

chính mình phải giữ lấy trí tuệ cao độ, đây đều là tu 

nhẫn nhục Ba La Mật, ăn cơm cũng là tu nhẫn nhục 

Ba La Mật, xem bạn có thể nhẫn hay không? 

Do  đây  có  thể  biết  nhẫn  nại  là  ở  ngay  trong 

cuộc sống thường ngày, từng li từng tí đều phải biết 

đủ,  đều  phải  giữ  lấy  bổn  phận  của  chính  mình,  biết 

được  thứ  chính  mình  cần  thiết,  vừa  đủ  mà  thôi,  đó 

chính  là  nhẫn  nhục  Ba  La  Mật.  Cho  nên  nhẫn  nhục 

Ba La Mật thực tế mà nói chính là tu “Tri túc thường 

lạc”. 

Đây là chúng ta nói đối với hoàn cảnh nhân sự, 

trong hoàn cảnh nhân sự cũng có thuận nghịch. 

 Hai  là:  Nhẫn  nhục  đối  với  hoàn  cảnh  đời  sống  của 

 chúng ta. 

Là hoàn cảnh vật chất. 

91 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





Phạm vi này bao gồm rất rộng, chúng ta ở ngay 

trong cuộc sống, có thuận cảnh, cũng có nghịch cảnh, 

nhất là hoàn cảnh tự nhiên, ở trong một năm có thay 

đổi  xuân  hạ  thu  đông.  Singapore  ở  gần  đường  xích 

đạo, đây là khu vực mùa hạ dài, một năm chỉ có một 

quý, chúng ta suốt năm sống ở khu vực này, gần như 

không có cảm giác gì. Thế nhưng hiện tại do gì đời 

sống dư  giả, giao thông  thuận tiện, nên mùa hạ  mọi 

người đều đi du lịch, trải qua mùa hè. Khi bạn đi đến 

khu vực này hoàn cảnh đời sống khác với nơi đây, giả 

dụ nếu như bạn muốn đi đến phương bắc, phương bắc 

hiện tại là mùa đông bạn phải có thể nhẫn nại đối với 

giá lạnh, bạn phải có thể nhẫn chịu. Phương thức đời 

sống khác nhau, ý thức hình thái  khác nhau, một  số 

qui củ khác nhau, thí dụ chúng ta ở nơi đây các vị lái 

xe, tay lái xe là ở bên phải, ở Đài Loan tay lái xe thì ở 

bên  trái,  nếu  như  bạn  đến  nơi  đó  tự  mình  lái  xe  thì 

bạn phải thích ứng với hoàn cảnh. 

Đây đều là phải nói đến thích ứng, chính là nói 

phải nhẫn nại, thời gian bạn cư ngụ ngắn, bạn có mấy 

ngày  nhẫn  nại  ngắn  ngủi,  thời  gian  bạn  cư  ngụ  dài 

vậy thì bạn phải nhẫn nại thời gian dài. 

Đây là nói chúng ta đối với thay  đổi của hoàn 

cảnh tự nhiên, bạn phải có nhẫn nại, bạn mới có thể 

thích ứng. 

 Ba là: Nhẫn nhục đối với phương pháp tu học. 

92 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Phật nói gọi là tu học. 

Tu học bao gồm thế xuất thế gian pháp, chúng 

ta muốn học một thứ, không phải vài ngày, mấy giờ 

thì liền có thể học xong, nhất định cũng là thời gian 

dài. 

Giáo học của thế gian có tiểu học, có trung học, 

có đại học, ở ngay trong quá trình cầu học, nếu như 

không có nghị lực, không có quyết tâm, không có sức 

nhẫn chịu, sự nghiệp học tập của bạn không thể hoàn 

thành. 

Tu  hành  cũng  là  như  vậy,  không  luận  tu  học 

một pháp môn nào, đều là thời gian dài, không phải 

thời gian ngắn. 

Pháp  môn  Tịnh  Độ  ở  trong  tất  cả  pháp  môn, 

mọi  người  đều  nói  đây  là  “Đạo  dễ  hành”16.  Đạo  dễ 

hành  là  so  với  các  pháp  môn  khác  thì  nó  dễ  làm 

nhưng bạn cũng không thể đem nó xem được quá dễ 

dàng,  đó  là  đem  ra  so  với  các  pháp  môn  khác,  thì 

pháp môn này tương đối dễ dàng, nhưng bạn vẫn là 

phải  có  tâm  nhẫn  nại,  phải  có  nghị  lực,  bạn  mới  có 

thể tu thành công. Ngay ở trong tất cả kinh điển đại 

thừa  bộ,  thì  Kinh  Vô  Lượng  Thọ  này  đích  thực  nó 

không xem là phân lượng quá dài, cũng không xem là 

quá  cao  thâm,  rất  là  thích  hợp  với  người  hiện  tại  tu 

học, văn tự của kinh cạn sâu vừa vặn, dài ngắn thích 

93 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





hợp, hội tập của Hạ Lão Cư Sĩ, công đức vô lượng vô 

biên,  dẫn  dắt  chúng  sanh  có  duyên  9.000  năm  Mạt 

pháp  về  sau đây,  quyết  định là  do  bộ kinh  điển  này 

mà được độ, từ trong bộ kinh điển này, đã xây dựng 

nền  tảng  “Tín  -  Giải  -  Hành  -  Chứng”,  niệm  Phật 

vãng sanh bất thoái thành Phật. Thế nhưng kinh văn 

tuy  là  không  nhiều,  cũng  phải  có  tâm  nhẫn  nại,  đọc 

qua một lần từ đầu đến cuối. Tôi khuyên các vị không 

nên đọc quá nhanh, đọc chậm một chút, đọc cho ra ý 

nghĩa  của  nó,  bạn  mới  chân  thật  có  được  thọ  dụng. 

Người xưa thường nói “Tùy văn nhập quán”, câu nói 

này  rất  quan  trọng,  tùy  theo  văn  kinh  chúng  ta  liền 

khế  nhập  cảnh  giới,  đây  gọi  là  biết  đọc.  Không biết 

đọc thì chỉ là đọc văn tự, sau khi đọc xong thì là cái 

gì?  Không  hề  biết,  ý  nghĩa  gì  cũng  không  biết,  cho 

nên đọc tụng vạn nhất  không nên thời gian  quá vội, 

nếu  ta  đọc  được  rất  nhanh  nửa  giờ  đồng  hồ  thì  đọc 

xong, thì cho qua, đây là trả bài đối với Phật Bồ Tát, 

dường như là đọc để họ nghe không liên quan gì với 

chính ta, sáng sớm đọc một lần, hoặc là đọc hai lần, 

có người phát tâm đọc ba lần, đều là đọc rất nhanh, 

xong  việc  rồi,  ta  là  học  trò  tốt,  ta  một  ngày  đọc  ba 

biến, kỳ thật “Tín - Giải - Hành - Chứng” hoàn toàn 

đều không có. Đọc như vậy cũng như không đọc, đó 

chính  là  người  xưa  đã  nói  “Đau  mồm  rát  họng  chỉ 

uổng  công”,  cho  nên  các  vị  phải  nên  biết,  đọc  kinh 

từng câu từng chữ phải  tương ưng  với “Tín  - Giải  - 

Hành - Chứng”, đọc một câu A Di Đà Phật cũng phải 

94 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



tương  ưng,  “A  Di  Đà  Phật”  bốn  chữ  này  khi  bạn 

niệm, bên trong cũng phải đầy đủ “Tín - Giải - Hành - 

Chứng”, công phu của bạn làm sao mà không có lực 

chứ? Làm sao mà bạn không có thành tựu? 

Ngày nay chúng ta làm việc chỉ là ở trên bề nổi, 

không hề ở trên thực chất mà hạ công phu, cho nên tu 

tập thế nào cũng đều cách một tầng, cứ như vậy bạn 

không có tâm nhẫn nại, thì bạn làm sao có thành tựu? 

Niệm Phật phải có tâm nhẫn nại, đọc kinh cũng phải 

có tâm nhẫn nại, học tập cũng phải có tâm nhẫn nại. 

Trong  cách  tu  phải  có  nhẫn  nhục  bạn  mới  có  thể 

thành  tựu,  nhất  là  một  môn  thâm  nhập,  huân  tu  dài 

lâu, càng cần phải có cái tâm nhẫn nại rất lớn. 

Hiện tại Phật Học Viện chúng ta cùng thôn Di 

Đà công tác trù bị tương đối thuận lợi, buổi trưa hôm 

nay Cư Sĩ Lý nói với tôi, trường học bên Dương Li 

Cảng họ đã quyết định dọn đi, thời gian họ yêu cầu là 

cho họ thời gian hai tháng, để họ dọn đi. Cư Sĩ Lý hy 

vọng  càng  nhanh  càng  tốt.  Sau  khi  dọn  đi,  nơi  đây 

sau khi chúng ta tiếp nhận rồi, tôi nghĩ quét dọn phun 

sơn  chỉnh  lý trang hoàng lại,  đại  khái  thời  gian  hơn 

một tháng thì chúng ta có thể dọn vào. Lớp bồi dưỡng 

của  chúng  ta  liền  biến  thành  Phật  Học  Viện.  Khóa 

trình  của  Phật  Học  Viện,  dự  khóa  một  năm,  chánh 

khóa  ba  năm,  lớp  nghiên  cứu  ba  năm,  toàn  bộ  học 

trình là 7 năm. Bạn phải có lòng nhẫn nại học qua 7 

năm bạn mới có thể tốt nghiệp được, nếu bạn không 

95 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





có lòng nhẫn nại vậy thì bạn không có thành tựu. Bẩy 

năm  học  cái  gì?  Một  môn,  một  môn  thâm  nhập  bạn 

mới có thể thành tựu. Học một môn nào? Các học trò 

tự mình chọn lựa, chúng ta không hạn chế, chính bạn 

ưa thích một môn nào, tuyển định một môn này, thời 

gian  7  năm  một  môn  thâm  nhập,  chọn  lấy  một  bộ 

“Phật Thuyết A Di Đà Kinh”, cũng phải học 7 năm, 

không thể nói tôi chọn lấy cái nhỏ, tôi vài tháng thì có 

thể  tốt  nghiệp  rồi,  vẫn  là  phải  học  7  năm,  “Di  Đà 

Kinh” mới học được tốt. Trong dự khóa một năm, tôi 

có một cách nghĩ, học “Di Đà Kinh Giảng Nghĩa” của 

pháp sư Viên Anh trong lớp chánh khóa học “Di Đà 

Kinh Yếu Giải”. “Yếu Giải” có hai người thời cận đại 

chú  giải,  pháp  sư  Viên  Anh  có  “Yếu  Giải  giảng 

Nghĩa”,  pháp  sư  Bảo  Tịnh  có  “Yếu  Giải  Thân  Văn 

Ký”,  hai  thứ  này  đủ  để  cho  bạn  học  ba  năm,  lớp 

nghiên  cứu ba năm. Học “Sớ Sao” của Đại  Sư  Liên 

Trì, một bộ “Kinh Di Đà” cũng phải học 7 năm, sau 7 

năm  bạn  đem  “Kinh  Di  Đà”  nghiên  cứu  được  thấu 

triệt, bạn ra bên ngoài đi giảng “Kinh Di Đà”, người 

ta chắp tay nói A Di Đà Phật đến rồi, A Di Đà Phật 

đến giảng cho chúng ta nghe “Kinh Di Đà”,  mới  có 

thể thành tựu. Cho nên tương lai Học Viện Phật Giáo 

chúng ta, thậm chí tương lai diễn biến thành đại học 

Phật  Giáo,  học  trò  chúng  ta  đều  là  một  môn  thâm 

nhập, chúng ta xếp khóa trình trong đó cùng với các 

trường  học  khác,  phương  pháp  giáo  học  hoàn  toàn 

không như nhau. “Phật Học Viện” chúng ta nơi đây 

96 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



chưa  đúng  với  chức  danh  của  nó,  chúng  ta  đến  nơi 

đây  là  để  học  làm  Phật,  là  học  làm  Bồ  Tát,  không 

phải  làm  thứ  khác,  học  làm  Phật,  học  làm  Bồ  Tát, 

hoàn toàn khác với nơi khác, quyết  định không như 

nhau. Đây là nói bạn tu học “Nhẫn nhục”. 

Tốt rồi. Thời gian hôm nay đã hết, chúng ta chỉ 

giảng đến đây thôi. 

A DI ĐÀ PHẬT! 


****** 

 





97 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





 

(VCD 075) 

 

CHÁNH KINH:  

 

“Thường hành Bố Thí cập Giới, Nhẫn   

Tinh Tấn, Định, Huệ, lục Ba La. 

Vị độ hữu tình linh đắc độ   

Dĩ độ chi giả, sử thành Phật” (tiếp theo)  

  

 [Dịch nghĩa: 

  

 Thường hành Bố Thí và Giới, Nhẫn, 

 Tinh Tấn, Ðịnh, Huệ, sáu Ba La  

 Hữu tình chưa độ khiến được độ  

 Kẻ đã được độ, khiến thành Phật.] 

Xem cái đoạn nhỏ này ở trong đoạn kinh văn là 

nói rõ A Di Đà Phật phát tâm ở nhân địa. Trong kinh 

văn phát tâm tổng cộng phân làm sáu đoạn nhỏ, đây 

là đoạn nhỏ thứ tư “Tất linh thành Phật”. 

Trong bốn câu kệ văn đầy đủ cả Tứ Hoằng Thệ 

Nguyện, khi vừa mở đầu liền đem hành môn của Bồ 

Tát vì chúng ta nói ra. 

 Cái gì là Bồ Tát hạnh? 

Chính  là  trong  kinh  luận  thường  gọi  là  Sáu 

98 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



phép Ba La Mật, sáu Ba La Mật hàm nghĩa sâu rộng 

vô hạn. 

Thông  thường  phàm  phu  chúng  ta  cũng  học 

theo tu Bố Thí, Trì Giới, Nhẫn Nhục, vậy có xem là 

Bồ  Tát  hạnh  hay  không?  Không  thể  xem  là  Bồ  Tát 

hạnh,  vì  sao  vậy? Bởi  vì  bạn  không  có  tâm  Bồ  Tát, 

phải có tu tâm Bồ Tát mới là Bồ Tát hạnh, không có 

tâm Bồ Tát  học mấy thứ này chỉ là làm bộ làm dáng, 

học dáng vẻ của Bồ Tát, vậy thì không thể học được. 

Cho nên quan trọng nhất là phải hiểu được phát 

tâm. Phát tâm kinh văn trước và sau bổn kinh đều nói 

đến,  Phật  là  dùng  cái  tâm  gì?  Phật  dùng  cái  nguyện 

gì? Chúng ta trước tiên phải tường tận. 

Người tu học đại thừa, không thể nói họ không 

dụng  công,  không  thể  nói  họ  không  nỗ  lực,  ngay 

trong  đồng  tu  chúng  ta  xuất  gia,  tại  gia,  dũng  mãnh 

tinh  tấn  chúng  ta  thấy  được,  ngày  đêm  không  ngủ 

không nghỉ ở nơi đó học tập, thành quả như thế nào 

vậy?  Thực  tế  mà  nói  đều  là  bình  bình,  cái  nguyên 

nhân  này  rốt  cuộc  ở  nơi  đâu?  Nguyên  nhân  là  bạn 

chưa có phát tâm Bồ Đề. Bổn kinh Thế Tôn dạy bảo 

chúng ta trong phẩm thứ nhất nói rất hay, vãng sanh 

đến  thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc,  ở  trong  “Ba  bậc 

vãng  sanh”  một  câu  nói  quan  trọng  nhất  chính  là 

“Phát tâm Bồ đề, một lòng chuyên niệm”. “Một lòng 

99 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





chuyên niệm” làm được rồi, “Phát tâm Bồ đề” không 

làm  được.  Cho  nên  người  niệm  Phật  nhiều,  người 

vãng  sanh  ít,  bởi  vì  hai  câu  nói  bạn  chỉ  làm  được 

phân nửa, phân nửa còn lại bạn chưa làm được, cho 

nên không thể vãng sanh. 

 Tại vì sao nhất định phải phát tâm Bồ Đề? 

Bởi vì Cực Lạc Tịnh Độ là Đại thừa, đại thừa 

pháp xây dựng trên nền tảng tâm bồ đề. Tam Phước 

của “Quán Kinh” đó là dạy chúng ta nền tảng tu học, 

đó là trong Tam Phước điều thứ ba câu thứ nhất chính 

là  “Phát  Bồ  đề  tâm”,  ba  câu  phía  sau  là:  “Thâm  tín 

nhân quả, Đọc tụng đại thừa, Khuyến tấn hành giả”.   

Đây  gọi  là  Bồ  Tát,  một  điều  phía  sau  Tam  Phước. 

Trong bốn câu, hai câu sau cùng liền bao gồm sáu Ba 

La Mật, “Đọc tụng đại thừa” là tự tu tự học, “Khuyến 

tấn hành giả” là hóa tha, tự hành hóa tha, dùng được 

sáu điều này rồi, sáu điều Ba La Mật liền thực tiễn, 

bạn nghĩ quan trọng dường nào. 

 Cái gì gọi là tâm Bồ Đề? 

“Bồ  đề”  là  ý  nghĩa  của  giác  ngộ,  tâm  bồ  đề 

chính là bạn chân thật giác ngộ. 

Làm  thế  nào  mới  xem  là  chân  thật  giác  ngộ? 

Chúng ta thường xem thấy được ở trong tất cả kinh 

luận, người nhị thừa chưa phát tâm Bồ đề. Đâu là nhị 

100 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



thừa? A La Hán, Bích Chi Phật, cho nên họ không thể 

thành chánh quả, cái họ thành tựu ở trong Phật pháp 

là  quả  nhỏ,  không  phải  chân  thật.  Trong  pháp  giới 

bốn thánh, ngoài Thanh Văn, Duyên Giác ra, còn có 

Bồ Tát, còn có Phật, Thiên Thai gọi là Phật của Tạng 

Giáo,  Phật  của  Thông  Giáo  chính  là  những  vị  Phật 

này. Thực tế mà nói họ không phải là rất cao vì vẫn 

còn  ở  trong  mười  pháp  giới,  họ  chưa  đột  phá  được 

mười pháp giới. Do nguyên nhân gì vậy? Chưa phát 

tâm Bồ Đề. Tâm Bồ Đề nếu như vừa phát, người này 

rất cừ khôi, liền siêu việt mười pháp giới. Vì sao nói 

tâm Bồ Đề vừa phát liền ra khỏi mười pháp giới? Vì 

tâm Bồ Đề quá lớn, mà cái vòng của mười pháp giới 

quá nhỏ, nên phá được cái vòng của mười pháp giới 

thì  liền  ra  khỏi,  đạo  lý  chính  là  như  vậy.  Tâm  phải 

lớn, trên kinh đại thừa thường nói “Tâm bao thái hư, 

lượng châu sa giới”17, cái tâm đó gọi là tâm Bồ Đề. 

Tâm Bồ Đề là trùm khắp hư không pháp giới. 

Chúng  ta  có  phát  ra  cái  tâm  này  hay  chưa?  Ở 

trong Hoa Nghiêm nói cái tâm này vừa phát, chính là 

Viên Giáo Sơ Trụ Bồ Tát. Sơ Trụ gọi là phát tâm trụ, 

trụ cái gì?  “Trụ Như Lai chi sở trụ”  18. Nhất thiết chư 

Phật Như Lai liền trụ tâm Bồ Đề, hay nói cách khác 

vĩnh  viễn   không mất  tâm  Bồ  Đề,  vĩnh  viễn    không 

thoái  tâm Bồ đề, đây gọi  là phát  tâm  trụ, con người 

này  trên  hội  Hoa  Nghiêm  gọi  là  Pháp  Thân  Đại  Sĩ, 

trên  hội  Bát  Nhã  gọi  là  chư  Phật  Như  Lai.  Họ  chân 

thật  là  chư  Phật  Như  Lai,  lại  như  tông  môn  đã  nói 

101 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





“Minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật”. Vậy họ 

đã  kiến  tánh  hay  chưa?  Kiến  tánh  rồi!  Vậy  họ  thấy 

được cái tánh gì? Hư không pháp giới  là tâm lượng 

của chính mình, đó là kiến tánh rồi, đó là minh tâm 

kiến tánh. 

Tâm  lượng  của  chúng  ta  quá  nhỏ,  quá  đáng 

thương, khởi tâm động niệm chỉ biết có chính mình, 

chỉ biết một gia đình nhỏ, một đoàn thể nhỏ, tâm của 

bạn bao lấy một quốc gia, bao lấy một địa cầu, không 

thể vọng tâm tà kiến như ở trong thế pháp nói, được 

vậy  thì  rất  cừ  khôi,  anh  hùng  hào  kiệt,  không  phải 

người  thông  thường  có  thể  so  sánh.  Thế  nhưng  như 

vậy  cũng  không  thể  giải  quyết  vấn  đề.  Vì  sao?  Vì 

chúng  ta  yêu  cái  thế  giới  này,  quan  tâm  cái  thế  giới 

này, vậy còn các thế giới khác thì sao? Khoa học hiện 

tại phát triển, mọi người đều có một khái niệm, ngoài 

tinh  cầu  này  của  chúng  ta  ra,  còn  có  tinh  cầu  khác. 

Trên tinh cầu này chúng ta có người là sinh mạng cao 

đẳng. Trên các tinh cầu khác cũng có. Bạn thấy nhiều 

năm  đến  nay,  nhiều  tin  đồn  người  ngoài  hành  tinh 

đến thăm địa cầu này, chúng ta xem thấy có rất nhiều 

đĩa bay, đĩa bay là gì vậy? Là người ngoài hành tinh, 

họ không phải thần tiên, họ là người, nếu như là thiên 

thần  là  quỷ  thần,  khi  đến  nhân  gian  không  cần  phải 

dùng  đĩa  bay,  không  cần  dùng  công  cụ  giao  thông. 

Nếu dùng công cụ giao thông như chúng ta bay đến 

tinh cầu khác, bay đến bên đây chúng ta, thảy đều là 

người,  cõi  người,  không  phải  là  cõi  trời.  Vì  sao? 

102 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Người  cõi  trời  không  cần  dùng  đến  những  loại  máy 

móc này, phàm hễ dùng động lực cơ giới để giúp bạn 

du  hành  ngay  trong  thái  không  đều  là  thuộc  về  cõi 

người.  Cho  nên  nếu  như  chúng  ta  chỉ  yêu  thương 

người của địa cầu, không thương yêu người của các 

tinh cầu khác thì sẽ xảy ra đại chiến tinh cầu. Vậy thì 

làm sao có thể giải quyết được vấn đề? Cho nên chân 

thật có thể giải quyết được vấn đề, triệt để giải quyết 

được vấn đề là Phật Bồ Tát. Phật Bồ Tát là tâm trùm 

hư  không,  lượng  khắp  pháp  giới,  không  bỏ  sót  một 

tinh cầu nào, không những không bỏ sót một tinh cầu 

nào  mà  nhà  như  Phật  thường  nói   “Phật  thị  môn 

 trung, bất xả nhất nhân”  19. Cái “Nhất nhân” đó là gì? 

Là dù chỉ có một chúng sanh trong tận hư không khắp 

pháp giới, đều không xả bỏ. Bạn xem cái tâm  lượng 

này quá lớn. 

Người  phát  tâm  Bồ  Đề,  giống  như  mẹ  hiền 

thương yêu con cái của họ vậy, con cái rất nhiều thảy 

đều  quan  tâm  chăm  sóc,  không  hề  bỏ  sót  đứa  nào. 

Loại động lực này bất cứ sức mạnh thế gian nào cũng 

đều không thể so sánh. Tại vì sao chư Phật Bồ Tát đại 

từ đại bi, vĩnh viễn  là hằng thuận chúng sanh, tùy hỉ 

công đức, biến pháp giới tùy loại ứng thân tùy cơ nói 

pháp? Đó chính là tâm Bồ Đề, vì đó là chân tâm của 

chính mình, là bổn tánh của chính mình. 

Chúng  ta  có  cái  tâm  lượng  này  hay  không? 

Ngày nay  chúng ta vì sao không thể thấy được chân 

103 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





tâm  bổn  tánh?  Phật  nói  với  chúng  ta  “Đó  là  do  mê 

mất”.  Bạn  mê  rồi,  còn  chư  Phật  Bồ  Tát  là  giác  ngộ 

rồi, giác ngộ là sự việc này. Bản thân của sự việc này 

không có mê ngộ, mê ngộ ở người. 

Cho nên người giác ngộ “Thường hành bố thí, 

nhẫn  nhục,  tinh  tấn,  định  huệ  sáu  Ba  La”,  họ  là  Bồ 

Tát. Chúng ta là người mê, người mê là ở nơi đó học, 

nhưng  có  học  cũng  vẫn  không  giống.  Bạn  tỉ  mỉ  mà 

quán  sát  bạn  liền  có  thể  thể  hội  được,  học  không 

giống được, đây mới có thể gọi là phát tâm tu hành, 

phát nguyện là đầu tiên, bạn phải phát tâm trước. 

Thế nhưng phát tâm, chúng ta tỉ mỉ mà quán sát 

trong Tam Phước, nó là giai đoạn thứ ba. Vì sao? Học 

Phật cần phải từ trên nền tảng mà định đặt nền móng. 

Ở phước thứ nhất trong tam phước thì  “Hiếu dưỡng 

 cha mẹ, phụng sự sư trưởng, từ tâm bất sát, tu mười 

 nghiệp thiện” , đây là gốc. Nếu như các vị chân thật 

thể  hội  được  tường  tận,  thì  sẽ  hiểu  vì  sao  ngày  nay 

bao gồm hết thảy người tu hành không thể thành tựu, 

công phu vì sao không thể có lực, thì bạn liền tìm ra 

được  nguyên  nhân.  Cho  nên  học  Phật  phải  học  từ 

đâu?  Phải  học  từ  “Hiếu  thuận  cha  mẹ”,  bạn  có  tận 

hiếu đạo hay chưa? Học từ “Phụng sự sư trưởng”, mà 

người  Trung  Quốc  chúng  ta  gọi  là  “Hiếu  thân,  tôn 

sư”. Không làm được bốn chữ này, thì bạn ở nơi Phật 

pháp không luận là tinh tấn thế nào, không luận dụng 

công thế nào, thành thật mà nói, công phu của bạn sẽ 

104 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



không có lực, bạn làm sao có thể có được thành tựu? 

Vậy thì “Lục độ”, người sơ học chúng ta lục độ 

đến đâu để tu? Tu ở ngay trong nhà. 

 Một là Bố Thí Ba - La - Mật - Đa. 

Làm  thế  nào  tu  bố  thí?  Hiếu  thuận  cha  mẹ 

chính là tu bố thí, bạn dùng sức lực của bạn phụng sự 

cha  mẹ,  đó  là  bố  thí,  đối  với  cha  mẹ  phải  nên  nói 

cúng dường. 

Cúng dường cha mẹ, rất chu đáo mà chăm sóc 

đời sống của cha mẹ, đó là nội tài bố thí. 

Chăm sóc họ, vì họ phục vụ, hầu hạ họ, dùng trí 

tuệ của chúng ta, ở ngay trong đời sống của họ, họ có 

những tập khí thị hiếu, chúng ta đều có thể nghĩ đến, 

hầu hạ chu đáo đến cùng, đây là thuộc về pháp bố thí. 

Cúng dường tài lực, lao lực là thuộc về tài bố 

thí. 

Có thể khiến cho họ yên tâm, khiến cho họ an 

vui, lìa khỏi tất cả lo buồn là vô úy bố thí. 

Ba loại bố thí phải bắt đầu từ nơi đâu? Bắt đầu 

làm từ cha mẹ của bạn, làm từ thầy giáo của bạn, thầy 

giáo dạy bảo chúng ta, chúng ta mới được khai  mở, 

mới có trí tuệ, mới hiểu được những sự việc, ân đức 

105 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





của thầy làm sao có thể quên được? Thường hay nhớ 

nghĩ đến thầy, chỉ cần biết thầy vẫn còn ở đời, ngày 

lễ ngày tết, luôn phải có sự quan tâm, có sự biểu thị, 

có thời gian rảnh phải thường đi thăm thầy, nếu thầy 

có  bất  cứ  thiếu  kém  nào,  phải  chăm  sóc  chu  đáo 

giống  như  cha  mẹ.  Thầy  là  người  rất  khổ  cực,  đặc 

biệt là vào thời trước, không như hiện tại, thầy giáo 

hiện  tại  của  trường  nhận  tiền  lương,  vào  thời  trước 

không có. Vào thời trước thầy giáo dạy học, học trò 

cúng dường đối với thầy là tuỳ ý, trong nhà giàu có 

thì cúng dường nhiều một chút, trong nhà nghèo khổ 

thì  không  có  cúng dường,  thậm  chí  người  rất  nghèo 

khổ, thầy giáo còn hỗ trợ cho học trò, việc này hiện 

tại không xem thấy. Thời trước thầy giáo là người đi 

học,  thầy  giáo  hiểu  được  đạo  đức  nhân  nghĩa,  họ  là 

mô  phạm  của  xã  hội,  họ  không  xem  trọng  đời  sống 

vật  chất,  họ  xem  trọng  đời  sống  tinh  thần,  toàn  tâm 

toàn  lực  chăm  sóc  học  trò,  bạn nói  xem  ân  đức  này 

bao  lớn?  Không  chỉ  ân  huệ  đối  với  học  trò,  đối  với 

toàn thể xã hội, toàn thể quốc gia dân tộc, họ có đại 

công đức chân thật. 

Vào thời xưa xã hội chúng ta cũng có giai cấp, 

thế  nhưng  không  như  Ấn  Độ  nghiêm  khắc  đến  như 

vậy. Giai cấp của Trung Quốc cũng có bốn loại “Sĩ, 

Nông, Công, Thương”. Sĩ là người đi học, giai cấp tri 

thức ở trong xã hội địa vị này rất cao cả, thế nhưng 

người đi học rất là kham khổ. Vậy những người nào 

có  tiền?  Người buôn  bán  có  tiền,  địa vị  người  buôn 

106 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



bán trong xã hội được xếp sau cùng. Hiện tại thì đảo 

ngược rồi, hiện tại có tiền là đệ nhất, người đi học thì 

lại xếp ở sau cùng, đã không còn như trước nữa, bạn 

nói  xem  bi  ai  cỡ  nào!  Vậy  thì  xã  hội  làm  sao  mà 

không đại loạn. Cội gốc của động loạn xã hội chúng 

ta tường tận, chúng ta biết được, chúng ta phải chăm 

chỉ nỗ lực mà làm, nhắc thức đại chúng xã hội, biết 

được chủ nghĩa công lợi kém khuyến rất nhiều, tổng 

quy kết những việc này đều thuộc về vấn đề giáo dục. 

Giáo học của thời xưa cùng quan niệm giáo học của 

hiện tại chúng ta gọi là giáo dục triết học, hoàn toàn 

không như nhau, nhân sĩ có tâm, chí sĩ có lòng nhân, 

phải  ở  ngay  chỗ  này  mà  hạ  công  phu,  phải  vào  sâu 

mà  tham  khảo  mới  có  thể  chân  thật  giúp  đỡ  xã  hội 

giải quyết vấn đề này, đạt đến xã hội thịnh trị dài lâu, 

cầu  lấy  phước  lợi  chân  thật  cho  tất  cả  chúng  sanh. 

Con người như vậy chính là Bồ Tát. Vậy ngày nay có 

hay không? Trong cách nhìn của tôi thấy vẫn không 

phải là số ít, thật có Bồ Tát, không có Bồ Tát thì đạo 

tràng này của chúng ta không thể xây dựng, không có 

Bồ Tát thôn Di Đà, thậm chí ngay trong lý tưởng của 

chúng ta cũng không thể thành tựu. 

Bồ  Tát  từ  nơi  đâu  mà  có?  Nhất  định  phải  từ 

chính  mình  phát  tâm  Bồ  Tát,  mới  có  thể  cảm  ứng 

tương thông với chư Phật Bồ Tát, chúng sanh có cảm, 

Phật Bồ Tát liền có ứng, đạo cảm ứng không hề sót 

lọt, đây là chân thật, không phải là giả, nhất định phải 

107 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





dùng tâm chân thành cầu cảm ứng. 

Cho nên chân thật là một Bồ Tát quyết định là 

“Thường hành”, trong đây phải đặc biệt chú trọng hai 

chữ  này. Bạn xem  người thế gian  muốn học Bồ Tát 

hạnh,  học  không  được  mấy  ngày  thì  thoái  tâm,  gìn 

giữ  không  lâu,  tại  vì  sao  không  gìn  giữ  được  lâu? 

Không có loại quan niệm của Bồ Tát, loại nhận biết 

đó; Không có đức hạnh của  Bồ Tát; Cũng không có 

tâm lượng của Bồ Tát. Muốn học hành vi của Bồ Tát 

học không giống được. Tâm của Bồ Tát, cái tâm này 

nói không hết, tôi chỉ là nói ra một điều “Tâm lượng 

lớn”, cho nên chúng ta phải học tâm lượng lớn, phải 

có thể thương yêu tất cả chúng sanh. Trí của Bồ Tát 

đối  với  chân  tướng  của  vũ  trụ  nhân  sanh  họ  tường 

tận, chân thật hiểu rõ. 

 Vừa rồi còn có một bạn nhỏ hỏi tôi “Vũ trụ từ do đâu 

 mà có?” 

Vấn đề này hỏi được rất hay! Vũ trụ từ do đâu 

mà có? Sinh mạng từ do đâu mà có? Về sau lại diễn 

biến như thế nào? Trong Phật kinh giải thích được rất 

rõ ràng, rất tường tận. Thế nhưng những lão sư nhiều 

đời không nói ra, vậy có thể nói ra hay không? Có thể 

nói ra được, một câu nói có thể giải đáp, nhưng lão sư 

không giải đáp, vì sao không giải đáp? Bảo bạn chính 

mình ngộ ra, bạn có thể ngộ được là bạn chính mình 

108 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



hiểu, bạn thật đã vào được cảnh giới, còn giảng cho 

bạn  nghe  rồi  bạn  không  thể  ngộ  nhập  mà  là  do  bạn 

nghe được, không phải là cảnh giới của chính mình. 

Việc  này  một  lão  sư  tốt  sẽ  không  nhẫn  tâm  làm,  vì 

sao vậy? Đóng bít đi cửa ngộ của bạn, bạn sẽ không 

khai ngộ. 

Thế  nhưng  chúng  ta  xem  thấy  những  chúng 

sanh  hiện  đại  này,  muốn  dạy  họ  khai  ngộ  là  việc 

không thể nào, bạn có ép họ thế nào, dù ép họ cả một 

đời, tôi thấy họ cũng không thể khai ngộ được. Cho 

nên  giáo  học  của  tôi  không  giống  như  người  xưa, 

người xưa thì không nói ra, tôi thì đem nó nói ra hết. 

Nói  ra  hết  đích  thực  không  phải  là  cách  dạy  tốt,  sau 

khi  nói  ra  hy  vọng  bạn  đi  chứng  thật.  Nếu  như  bạn 

không thể chứng thật, bạn cũng không thể trách tôi đã 

hại bạn, tôi tuyệt nhiên không có tâm hại bạn, tôi vẫn 

là có tâm giúp bạn. Cho nên ở trong kinh luận, không 

luận là Phật nói pháp, hay chú, sớ của tổ sư đại đức, 

lời nói này đều rất hàm súc. Tôi nói với các vị thảy 

đều nói cho bạn nghe được rõ ràng, nói rất tường tận, 

tuy là nói rõ ràng, nói tường tận, nhưng vẫn cứ không 

phải là cảnh giới của chính mình. Vậy làm thế nào có 

thể đem nó biến thành cảnh giới của chính mình, đó 

là công phu, đây mới là thọ dụng chân thật. Sự việc 

này  rất  là  khó  khăn  vì  chúng  sanh  hiện  tại  thực  tế 

chính  là  như  trên  “Kinh  Địa  Tạng”  đã  nói   “Nghiệp 

 chướng sâu nặng, cang cường khó giáo hoá” , nhất là 

hiện tại hoàn cảnh đời sống của chúng ta không tốt, 

109 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





không chỉ là loạn thế, mà là đại loạn, không chỉ là đời 

ác  5  trược,  mà  là  trược  ác  đến  cùng  tột.  Hiện  tại 

chúng  ta  sống  ngay  trong  hoàn  cảnh  này,  loại  hiện 

tượng  này,  thông  thường  người  hiện  tại  gọi  là  bùng 

nổ tri thức. Tri thức chân thật là bùng nổ, còn lợi hại 

hơn bom nguyên tử, làm nhiễu loạn hoàn toàn chánh 

tri chánh kiến của bạn, bạn mỗi ngày xem thấy, nghe 

thấy, tiếp xúc được, đều là tà tri tà kiến, tà tri tà kiến, 

lâu ngày dài tháng biến thành tri kiến của chính mình 

nên gọi là “Tiên nhập vi chủ”20, biến thành một loại 

thành kiến. Thành kiến không dễ gì thay đổi, đây là 

một việc ở trên giáo học vô cùng khó khăn, vô cùng 

thống khổ. 

Khi tôi còn trẻ cầu học, gặp được mấy vị thiện 

tri thức, mỗi một người họ đều rất quan tâm đối với 

tôi, vừa vào cái gì? Chính là đầu óc của tôi đơn giản, 

thứ mà tôi tiếp xúc rất ít, họ xem thấy được nên rất 

trân quý. Ngay lúc đó tôi không hề biết, tôi cảm thấy 

mấy lão sư này rất có duyên phận với tôi, họ đặc biệt 

tốt với tôi, tốt hơn rất nhiều so với các bạn khác. Hiện 

tại mới biết được, người đầu óc đơn giản thì dễ dạy, 

bạn  có  quá  nhiều  thứ  trong  đầu  thì  thật  là  khó  dạy. 

Dạy bạn việc này thì bạn phản kháng lại, bạn nêu ra 

một  đống  vấn  đề,  họ  không  có  nhiều  thời  gian  đến 

như  vậy để giải đáp cho bạn, để biện  luận cùng với 

bạn, họ không tìm lấy phiền phức. Cho nên nói người 

đầu  óc  càng  đơn  giản  thì  càng  dễ  dạy,  đó  là  điều 

thông thường lão sư ưa thích học trò, vì những người 

110 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



này họ có thể tiếp nhận, họ có thể hấp thu, họ không 

có thành kiến, họ vọng tưởng ít. 

Cho  nên  năm  xưa  khi  tôi  thân  cận  tiên  sinh 

Phương Đông Mỹ, ông hỏi tôi, tôi nói tôi rất có hứng 

thú đối với triết học rất muốn học, ông hỏi tôi: 

- Có đọc qua những sách triết học nào chưa? 

- Không có! 

- Có nghe qua người nào giảng dạy chưa? 

- Vẫn chưa! 

Ông rất hoan hỉ. Tôi thỉnh cầu muốn đến trường 

để  dự  thính  giáo  trình  của  ông.  Ông  nói  không  cần, 

đến nhà ông đi, ở trong nhà riêng biệt dạy cho tôi. Về 

sau  một  số  học  trò  của  ông  biết  được  tôi  là  người 

được lão sư dạy riêng ở nhà, thì họ đều nhìn tôi với 

mắt ganh tị. Năm xưa tiên sinh Đường Quân Nghị ở 

Hồng  Kồng  chính  là  học  trò  của  tiên  sinh  Phương 

Đông Mỹ, những người đó đều là ở trong lớp học của 

ông dạy ra, tôi thì được dạy từ trong phòng khách nhỏ 

của nhà ông. Sau này tôi  mới hiểu rõ, họ sợ tôi đến 

đến  trường  nghe  giảng,  sẽ  quen  biết  rất  nhiều  thầy 

giáo, quen biết rất nhiều học trò, tư tưởng lại loạn lên, 

mặt tiếp xúc sẽ rộng, họ đem phạm vi của tôi thu nhỏ 

lại, thu nhỏ phạm vi, không để tôi tiếp xúc với người 

bên ngoài, chuyên nghe một mình họ, vậy thì dễ dạy. 

111 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





Tiếp xúc Phật pháp, tôi thân cận đại sư Chương 

Gia. Phương thức của đại sư Chương Gia giống y như 

tiên  sinh  Phương  Đông  Mỹ,  cũng  đem  phạm  vi  của 

tôi thu lại rất nhỏ. Mỗi một tuần lễ vào lúc đó tôi đến 

lớp, chỉ có ngày chủ nhật thì có thể lên lớp, mỗi lần 

ngày  chủ  nhật  gặp  mặt  với  đại  sư  một  lần,  hai  giờ 

đồng  hồ,  cũng  là  một  thầy  dạy  một  trò,  nếu  như  có 

một lần hai lần không đến, ông lập tức gọi điện thoại 

phái  người  đến  hỏi  vì  sao  không  đến,  có  phải  là  bị 

bệnh  không?  Vì  sao  mà  không  đến  học?  Quan  tâm 

đến như vậy, không thể không đi, không đi là có lỗi 

với ông. 

Về  sau  tôi  mới  biết  được,  vì  sao  họ  quan  tâm 

đến như vậy? Vì đầu óc tôi đơn giản, không gì khác 

hơn,  ham  thích  học,  rất  nỗ lực  học,  thế  nhưng  tuyệt 

nhiên  chưa  từng  học  qua.  Đạo  lý  này  hiện  tại  người 

hiểu  được  rất  ít.  Cho  nên  chư  Phật  Bồ  Tát  rõ  ràng 

tường tận, thông suốt thấu đáo, hiểu rõ tận hư không, 

khắp pháp giới là một  chỉnh thể hoàn mỹ, cái  chỉnh 

thể  này  là  gì?  Chính  là  chính  mình.  Trên  kinh  Phật 

nói  cho  chúng  ta  nghe  đó  chính  là  pháp  thân,  pháp 

thân là bản thể, pháp thân chính là tự tánh, pháp thân 

chính là chân tâm, pháp thân chính là đệ nhất nghĩa. 

Danh từ nhiều đến mấy chục loại đều nói đến là một 

sự việc. 

 Pháp thân là gì? 

112 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Pháp thân là hư không pháp giới, pháp thân là 

tất cả chúng sanh. 

Bạn có chịu thừa nhận hay không? Bày ra ngay 

trước  mắt  bạn,  bạn  không  thể  thừa  nhận.  Chư  Phật 

Như Lai, trên hội Hoa Nghiêm 41 vị Pháp Thân Đại 

Sĩ, các vị đó thừa nhận, họ khẳng định đây là sự thật. 

Ngày nay chúng ta nghe qua cho là hư vọng, cho rằng 

đây không phải là sự thật, nhưng đây chính là chúng 

ta  điên  đảo  thác  loạn  nên  nhận  giả  mà  không  nhận 

thật.  Nói  lời  chân  thật  với  bạn,  bạn  nói  là  hư  vọng, 

nói giả dối với bạn, thì bạn nói là thật. Cho nên tất cả 

chúng  sanh  sáu  cõi  thích  nghe  gạt  không  nghe 

khuyên.  Cho  nên  chư  Phật  Như  Lai  giảng  kinh  nói 

pháp nửa gạt nửa khuyên. Vì sao nửa gạt nửa khuyên 

(lời tôi nói đều là thật)? Phật dùng “Nhị đế”21 mà nói 

pháp, tùy theo “tục đế” là nửa gạt, tùy theo “chân đế” 

đó  chính  là  nửa  khuyên.  Mở  đầu  thì  gạt  bạn  nhiều, 

nói thật thì ít, dần dần thì từ từ thay đổi lại, đến một 

giai đoạn thì gạt bạn ít, mà nói nhiều lời thật, đến sau 

cùng thì hoàn toàn nói lời thật, không gạt bạn nữa. 

Cho  nên  Phật  nói  pháp  là  dùng  phương  pháp 

này,  mở  đầu  thì  gạt  bạn  nhiều,  nói  thật  ít,  bạn  tỉ  mỉ 

mà xem kinh văn là như vậy, đó là trí tuệ của Phật, đó 

là phương tiện khéo léo của Phật. Ngài gạt bạn không 

phải là ác ý, là ý tốt, bởi vì bạn không hiểu, nên nếu 

không gạt bạn, thì bạn hoàn toàn không thể tiếp nhận, 

cho nên nửa gạt nửa khuyên, dùng phương pháp này, 

113 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





đây  chân  thật  hết  lòng  hết  dạ.  Chúng  ta  phải  tường 

tận, phải thông đạt cái ý này. 

Cho nên nói thật với bạn  “Tận hư không, khắp 

 pháp  giới  mới  là  chính  mình” ,  đó  cũng  giống  như 

một  cái  thân  thể  hoàn  chỉnh  của  chúng  ta.  Hiện  tại 

thân thể của chúng ta là cái gì? Trong thân thể là tổ 

hợp của tế bào, ngày nay chúng ta nhận cái tế bào cho 

là chính mình, vậy thì nhận sai rồi, chính là trên kinh 

thường nói điên đảo vọng tưởng, không biết được hư 

không  pháp  giới,  tất  cả  chúng  sanh  là  chính  mình. 

Nếu thảy đều tường tận thấu đáo rồi thì bao gồm tất 

cả xung đột đều không còn, tất cả hiểu lầm đều không 

còn, tâm đại  từ bi  mới sanh khởi   “Vô duyên đại  từ, 

 đồng thể đại bi”  22, phải từ ngay chỗ này mà sanh ra. 

Cho nên họ có thể thường hành. 

Ngày  nay  chúng  ta  không  cách  gì  “Thường 

hành”. Phát tâm như người xưa nói “Đạo tâm sương 

sớm”,     thời  gian  này  rất  ngắn,  mặt  trời  vừa  lên,  hạt 

sương liền tan hết, gọi là đạo tâm sương sớm. Vậy thì 

làm  sao  có  thể  thành  được  việc  gì?  Cho  nên  đây  là 

“Thường hành”. 

 Một là “Bố thí ba la mật đa”   (tiếp theo).   

Nếu  như  y  theo  kinh  Hoa  Nghiêm  để  nói  với 

bạn, chí ít hai chữ này nếu giảng nữa năm cũng giảng 

114 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



không xong. 

Như  hiện  tại  chúng  ta  giảng  “Kinh  Hoa 

Nghiêm”, một tuần lễ giảng tám giờ đồng hồ, e rằng 

giảng  nửa  năm  cũng  giảng  chưa  xong.  Tôi  nói  với 

bạn là lời  thật. Năm xưa tôi  giảng “Hoa Nghiêm” ở 

Đài  Bắc,  tôi  nhớ  là  giảng  “Chương  thứ  sáu:  Hồi 

hướng” - Mười hồi hướng, giảng đến hồi hướng thứ 

sáu, hồi hướng thứ sáu chính là giảng bố thí. Nhớ lại 

chương kinh đó tôi đã giảng hết nửa năm, dường như 

là  một  tuần  lễ  hai  lần  hay  là  ba  lần,  giảng  hết  một 

năm. 

Trên kinh nói cho chúng ta nghe hơn 100 loại bố 

thí,  vậy  là  viên  mãn  rồi  phải  không? Chưa  hề.  Cũng 

chỉ là nêu ra ví dụ mà thôi. Nói tỉ mỉ, nói một cách chi 

li, không hề gián đoạn, vẫn nói không hết. Tại sao nói 

không hết vậy? “Xứng tánh”, phàm là những gì tương 

ưng với tự tánh, thì cái đó đều không cùng tận. Trong 

“Kinh  Hoa  nghiêm”  nêu  ra  ví  dụ  rất  nhiều,  nhưng 

cũng  là  nói  tường  tận  hơn  so  với  những  kinh  thông 

thường một chút mà thôi, vẫn là nói cương lĩnh. 

Chúng  ta  phát  tâm,  chúng  ta  giảng  đơn  giản 

nhất, trước mắt chúng ta cần nên thực hiện, nhất định 

phải phát cái tâm thương yêu đích thực. 20 chữ23 mà 

chúng  ta  hôm  nay  đã  đề  xướng  là  tâm  chân  thành, 

tâm thanh tịnh. Tâm thanh tịnh là dứt khoát không có 

ô nhiễm, dứt khoát không có nhân ngã thị phi, danh 

115 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





vọng  lợi  dưỡng,  thì  tâm  bạn  mới  thanh  tịnh;  Tâm 

bình đẳng, dứt khoát không có cao thấp; Tâm chánh 

giác, dứt khoát không có mê mờ; Sau đó mới có thể 

khởi đại từ đại bi. Đại từ đại bi, chính là quan tâm tất 

cả chúng sanh vô điều kiện. Thương yêu tất cả chúng 

sanh, toàn tâm toàn lực giúp đỡ tất cả chúng sanh, đó 

là  tâm  Bồ  Tát.  Bạn  có  tâm  Bồ  Tát  bạn  mới  có  thể 

hành  Bồ  Tát  đạo,  Bồ  Tát  đạo  chính  là  “bố  thí”  mà 

ngay chỗ này nói. Chúng ta dùng cách nói đơn giản, 

ba loại bố thí lớn. 

 Việc thứ nhất là Tài bố thí. 

Tài có nội tài, có ngoại tài. 

Cái gì là ngoại tài? Vật ngoài thân là ngoại tài. 

Dùng lao lực trí tuệ thân thể của chính ta, thì thuộc về 

nội tài, ngoại tài phải bố thí, nội tài cũng phải bố thí. 

Ngày nay chúng ta xem thấy cái đạo tràng này, 

các vị xem thấy trên dưới, có rất nhiều đồng tu làm 

công quả ở nơi đây, phục vụ lao dịch, đó là thuộc về 

nội  tài  bố  thí.  Có  một  số  đồng  tu  bỏ  tiền  ra,  đó  là 

ngoại  tài  bố  thí,  ở  ngay  nơi  đây,  đạo  tràng  này  vẫn 

đang không ngừng phát triển. Bố thí nhiều nhất là cư 

sĩ Lý Mộc Nguyên, tôi nghe nói mỗi buổi tối ông đều 

ngủ  không  được  ngon  giấc,  đó  là  nội  tài  bố  thí,  vì 

những việc này mà lo lắng, để lo trù bị. Bạn nghĩ xem 

không có một vị Bồ Tát như vậy, nếu không có một 

116 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



người  như  vậy  dẫn  đầu  thì  cái  đạo  tràng  này  không 

thể  xây  dựng  được,  không  thể  thành  tựu.  Có  mấy 

người  biết?  Có  mấy  người  tường  tận?  Không  biết 

được,  không  tường  tận,  vẫn  còn  đố  kỵ,  còn  muốn 

chướng  ngại,  còn  nghĩ  cách  để  phá  hoại,  tạo  ra  vô 

lượng vô biên tội nghiệp, vậy mà họ còn cảm thấy họ 

rất là từ ái, chính mình đang tu Bồ Tát đạo, Bồ Tát đó 

của họ là đi vào ba đường ác. 

Cho  nên  Phật  ở  trong  kinh  luận  nói  rất  hay: 

 “Tất  cả  chúng  sanh  tạo  tác  vô  lượng  vô  biên  tội 

 nghiệp”.  Trên  “Kinh  Địa  Tạng”  nói  “Chúng  sanh 

Diêm  Phù  Đề  khởi  tâm  động  niệm  thảy  đều  là  tội”. 

Tại vì sao có cái hiện tượng này? Ngu si, căn nguyên 

là  ngu  si,  ngu  si  chính  là  không  tường  tận  đối  với 

chân  tướng  sự  thật,  hoàn  toàn  tuỳ  theo  ý  của  chính 

mình mà dò xét, đang nghĩ tưởng xằn bậy, cố ý vô ý 

tạo tác vô lượng vô biên tội nghiệp. Cho nên chúng ta 

hiểu được thì liền biết được tu bố thí là quan trọng. Ở 

trong  thế  gian  pháp  nói,  quả  báo  của  bố  thí  được 

phước, càng thí càng nhiều. 

Tôi nghĩ các đồng tu nơi đây các vị chính mắt 

xem thấy, chính tai nghe được, các vị thấy Cư Sĩ Lâm 

ngày  càng  thêm  hưng  vượng,  làm  sao  hưng  vượng? 

Là bố thí, nhà ăn dưới lầu, một năm 365 ngày, không 

có ngày nào không bố thí, không luận người nào đến 

nơi  đây  ăn  cơm  đều  hoan  nghênh,  đó  cũng  không 

phải  tuỳ  tiện  mà  cúng  dường,  thật  có  tâm  cúng 

117 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





dường.  Cơm  và  thức  ăn  mỗi  ngày  đều  phải  nghiên 

cứu làm thế nào cải  tiến, làm thế nào ăn được ngon 

hơn, chứ không phải tuỳ tiện mà tôi cúng dường cho 

bạn, tôi có cho bạn ăn là được rồi, còn cần phải đắn 

đo  gì,  mà  ngày  ngày  họ  phải  nghiên  cứu.  Bạn  xem 

nhà  ăn  ở  lầu  hai,  tôi  thấy  quán  chay  thông  thường 

hiện tại không thể hơn được chúng ta. Cho nên có rất 

nhiều  đồng  tu  muốn  mời  tôi  ăn  cơm,  tôi  nói:  “Bạn 

hãy đem tiền định mời tôi ăn cơm giao cho quầy tiếp 

tân  để  quyên  cho  thôn  Di  Đà,  ở  nơi  lầu  hai  không 

phải  là  có  rất  nhiều  bàn  nhỏ  sao,  tôi  sẽ  ăn  cơm  với 

bạn”.  Bạn  thấy  như  vậy  quá  tốt,  bạn  làm  công  đức 

chân thật, hà tất tốn tiền ở bên ngoài, lãng phí tài lực, 

cũng lãng phí thời gian, lãng phí tinh thần. Chúng ta 

ở  nơi  đây  quá  tốt,  quá  thoải  mái,  đây  đều  là  bố  thí. 

Cho nên nó hưng vượng đến như vậy là từ bố thí. Bạn 

không nên sợ nhiều người như vậy đến nơi đây dùng 

cơm, vậy thì tôi tiền ở đâu ra mà có? Cư sĩ Lý nói từ 

lúc chúng ta khai trương bố thí  ba bữa ăn một ngày 

đến  nay,  chưa  từng  phải  mua  gạo,  cũng  chưa  từng 

mua dầu, cũng chưa từng mua rau, tự nhiên rất nhiều 

nơi không ngừng có người mang đến, là Phật Bồ Tát 

mang đến. Cho nên lời ông nói rất hay, tôi tin tưởng, 

các  vị  không  tin  tưởng,  “Ông  chủ  hỗ  trợ  phía  sau 

 chúng ta là A Di Đà Phật, chúng ta không có phước 

 báo, A Di Đà Phật có phước báo”. 

Chúng ta làm việc thay cho A Di Đà Phật, thành 

tâm thành ý  mà làm, không hề có chút tâm tư riêng, 

118 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



liền cảm động A Di Đà Phật, chư Phật Bồ Tát đều đến 

hộ  trì  cái  đạo  tràng  này,  do  vậy  mà  hưng  vượng,  có 

chút tâm tư riêng thì liền không có cảm ứng. 

Nếu bạn có lòng riêng tư, cũng có nhiều tín đồ 

đến,  dường  như  rất  hưng  vượng,  cái  cảm  ứng  đó  là 

ma  gia  trì,  ma  thì  không  đáng  tin,  hôm  nào  mà  nó 

không  vui,  (ma  là  vô  thường,  chúng  không  phải  là 

“Thường hành”), hôm nào không vui thì bỏ đi, đi rồi 

đạo tràng này của bạn lập tức liền suy. 

Chỉ có Phật là “Chân thường”, cho nên nếu bạn 

dùng chân tâm mà cảm liền có chân cảm ứng, chúng 

ta  hiểu  được  cái  đạo  lý  này.  Đây  là  nói  tài  bố  thí. 

Trong kinh luận cũng thường nói, người thế gian phát 

tài,  được  tiền  của,  tiền  của  là  quả  báo,  vì  sao  họ  có 

thể phát được tài? Tại vì sao có được tiền của? Do bố 

thí, không phải đời trước thì là đời này, quyết định là 

tài  bố  thí  nhiều.  Cho  nên  tiền  của  họ  dùng  không 

thiếu,  nhất  là  vào  năm  nay  nhiều,  kinh  tế  suy  sụp, 

Đông  Nam  Á  mỗi  một  nghề  nghiệp  đều  bị  ảnh 

hưởng,  trong nhà  Phật  chúng  ta  cũng không khỏi  bị 

ảnh hưởng. Rất nhiều đạo tràng mức thu nhập không 

đủ chi, hoá duyên cũng không thể hoá được, chỉ riêng 

đạo tràng Cư Sĩ Lâm này rất hưng vượng, không hề 

bị ảnh hưởng, do nguyên nhân gì? Bố thí nhiều, tài bố 

thí nhiều, cho nên tiền tài nơi đây dùng không thiếu, 

không  có  chút  ảnh  hưởng  nào.  Cư  sĩ  Lý  nói  với  tôi 

 “Không  những  không  giảm  ít,  thu  nhập  mỗi  tháng 

119 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





 đều  tăng  hơn”,   nói  rõ  lời  Phật  nói  không  hề  sai, 

chúng ta còn có thể không tin sao? Cũng như sự thật 

đã chứng minh cho chúng ta rồi. 

 Việc thứ hai là Pháp bố thí. 

Pháp  bố  thí  thông  minh  trí  tuệ.  Chúng  ta  đến 

đạo tràng nghe kinh, đến niệm Phật, bao gồm cả việc 

đến nơi đây để làm công quả. Mỗi một người (bạn có 

quán  sát  đến  hay  không?)  trí  tuệ  của  họ  mỗi  năm 

thêm lớn, tôi xem thấy được điều này. Vì sao trí tuệ 

thêm lớn? Cái đạo tràng này pháp bố thí nhiều, mỗi 

ngày có người ở nơi đây giảng kinh nói pháp, không 

thiếu một ngày, mỗi ngày Niệm Phật  Đường đều có 

người  đang  niệm  Phật,  niệm  Phật  không  gián  đoạn, 

đó là pháp bố thí. Cho nên mỗi người phiền não nhẹ, 

trí tuệ thêm lớn. Đây là chúng ta xem thấy. 

 Vậy thì loại thứ ba gọi là Vô uý bố thí. 

Bố thí vô úy được quả báo là khoẻ mạnh sống 

lâu.  Tình  hình  này  chúng ta  cũng quán  sát  được,  có 

tài bố thí, có pháp bố thí, tất cả sự lý dần dần, dần dần 

đều tường tận. Thế gian bất cứ tai nạn nào thì tâm của 

chúng ta vẫn bình tĩnh an tịnh, không bị ảnh hưởng. 

Mức độ thấp nhất là ảnh hưởng của chúng ta là dần 

dần  đang  giảm  nhẹ,  thân  tâm  chúng  ta  an  lạc,  đó  là 

đạo khoẻ mạnh sống lâu, đó là hiệu quả của bố thí vô 

uý. 

120 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Có thể hành ba loại bố thí, chịu hành ba loại bố 

thí, hoan hỉ hành ba loại bố thí, thì bạn có được hiệu 

quả, tiền của, thông minh trí tuệ, khoẻ mạnh sống lâu, 

chiêu cảm được là pháp hỉ sung mãn. Đây là rất nhiều 

đồng tu đều rõ ràng thể hội được. 

Cư  Sĩ  Lâm  cái  đạo  tràng  này  chỉ  cần  bạn  vừa 

bước vào cửa, không luận nhìn thấy người nào, mặt 

cười toe toét, người ở nơi đây thường sanh tâm hoan 

hỉ, sự hoan hỉ này chính là hiệu quả của ba loại bố thí, 

thành  tựu  của  ba  loại  bố  thí.  Chúng  ta  đã  đạt  được 

thành  tựu  này,  đã  có  thu  hoạch  này,  tín  tâm  tăng 

trưởng, lòng tin thêm lớn đối với bố thí, ý niệm của 

bố thí thêm lớn, quả báo tương lai nhất định vẫn còn 

thù thắng, quả báo cũng đang thêm lớn. 

ADI ĐÀ PHẬT!   

****** 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

121 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





 

 

(VCD 076) 

Cho  nên  các  vị  đồng  tu  nhất  định  phải  biết, 

trong  bố  thí  nhất  định  được  đại  an  vui,  được  đại  tự 

tại, được trí tuệ chân thật. 

Vậy tại vì sao có người nói, “Tôi cũng tu bố thí, 

vì sao không có được như vậy?” Việc này phía trước 

đã nói qua với các vị, vì bạn không có tâm bồ đề, cho 

nên  bạn  không  có  được  như  vậy.  Bạn  ở  trước  mặt 

Phật  Bồ  Tát  phát  tâm  hứa  nguyện  tu  bố  thí,  nhưng 

thực tế mà nói là bạn nói điều kiện với Phật Bồ Tát , 

“Phật  Bồ Tát  bảo hộ tôi  phát  tài, tôi  được  một  trăm 

vạn  tôi  sẽ  cúng  dường  Ngài  một  vạn”.  Phật  Bồ  Tát 

không thể thiệt thòi, bỏ ra một trăm vạn thì mới được 

cúng  dường  một  vạn,  vậy  thì  không  thể  nào  bảo  hộ 

bạn  phát  tài.  Người  thế  gian  hứa  nguyện  đều  là  có 

cách làm như vậy, đều là nói điều kiện, đều đem Phật 

Bồ Tát xem thành kẻ ngốc, còn chính mình thì thông 

minh. Tâm trạng như vậy mà tu bố thí cũng có phước, 

nhưng cái phước được ít, sẽ không có cảm ứng. Liệu 

đây có phải mục đích chân thật Bồ Tát tu bố thí hay 

không? Không phải là mục đích chân thật Bồ Tát tu 

bố thí. Việc này thì thật là quá nhỏ, việc bố thí này là 

phước báo, không thể gọi là Ba La Mật Đa, chỉ gọi là 

bố thí, không thể gọi là bố thí Ba La Mật Đa. 

122 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 Vậy làm thế nào mới được gọi là “Bố thí Ba La Mật 

 Đa”? 

Ba  La  Mật  Đa  thông  thường  chúng  ta  dịch  là 

“Độ”,  đơn  giản  gọi  là  Lục  độ,  “Bố  thí  độ”.  “Bố  thí 

độ”  là  gì?  Mục  đích  là  đoạn  phiền  não,  đoạn  loại 

phiền  não  nào?  Phiền  não  san  tham,  đoạn  dứt  lòng 

tham ái, đoạn dứt lòng bỏn xẻn, đây mới gọi là bố thí 

Ba  La  Mật.  Phật  dùng việc  này  để  làm  phương  tiện 

giáo học. Vì sao vậy? Tham là đại phiền não. Phiền 

não ba độc, “Tham - Sân - Si” gọi là ba độc. 

Tất  cả  chúng  sanh  đều  có  lòng  tham  ái,  thuận 

theo ý của mình thì đều sanh tham ái. Đối tượng của 

tham ái là năm dục, sáu trần. Năm dục là “Tài, Sắc, 

Danh, Thực, Thuỳ”; Sáu trần là “Sắc, Thanh, Hương, 

Vị, Xúc, Pháp”. Đây là đem tất  cả những đối  tượng 

mà  bạn  tham  thích  đều  bao  gồm  ở  trong.  Bạn  tham 

những  thứ  này,  bạn  khởi  lên  phiền  não  này  rồi  nên 

bạn không thể ra khỏi sáu cõi luân hồi, bạn phải tạo 

nghiệp thọ báo. 

Chư Phật Như Lai các Ngài có trí tuệ chân thật 

cứu cánh viên mãn nên họ hiểu rõ. Họ dùng phương 

pháp  giúp  bạn  đoạn  phiền  não,  phiền  não  bạn  đoạn 

rồi, bạn mới có thể ra khỏi sáu cõi luân hồi, vậy mới 

gọi là bạn chân thật được độ. Bạn từ bố thí được độ, 

bố  thí  được  phước,  đó  chỉ  là  việc  ngoài  da  không 

đáng kể. Vậy cái phước này có thể hưởng hay không? 

123 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





Quyết định không thể hưởng. Vì sao vậy? Vì bạn vừa 

hưởng cái phước này thì lại đoạ lạc, bạn có tu bố thí, 

Ba La Mật Đa sau bố thí bạn vĩnh viễn không thể có 

được. Cho nên người học Phật chúng ta phải hiểu rõ 

những  chân  tướng  sự  thật  này,  tường  tận  cái  đạo  lý 

này  rằng  chúng  ta  tu  ba  loại  bố  thí,  phước  báo  có 

được  có  thể  hưởng  hay  không?  Không  thể  hưởng. 

Cho nên Phật dạy chúng ta “Xả đắc”. “Xả” là bố thí, 

bố thí rồi thì có “Đắc”. “Đắc” rồi thì thế nào? Đắc rồi 

thì vẫn phải xả, đem cái bạn có được thảy đều xả hết. 

“Xả,  đắc”  ý  nghĩa  của  hai  chữ  này  rất  sâu,  ý  nghĩa 

cạn là bạn có xả thì liền có đắc (được), bạn xả được 

nhiều, thì được sẽ nhiều, thế nhưng cái bạn có được 

vẫn phải xả ra, quyết định không thể thọ dụng. 

Chúng ta xem thấy Bồ Tát chân thật, cách làm 

này của họ: Cư sĩ Lý Mộc Nguyên (đây là các vị mọi 

người đều xem thấy) hiện thân nói pháp, chúng ta từ 

trước đến giờ khi ông ấy đến cái quán nào để ăn cơm, 

khi  ông  đói  lấy  chén,  lấy  đĩa  hai  ba  đồng  thì  giải 

quyết  được  bữa  cơm  rồi,  đó  là  gì  vậy?  Bố  thí  có 

phước  không  hưởng,  cái  phước  này  phải  để  mọi 

người  hưởng,  phước  báo  này  của  bạn  mãi  mãi  tích 

lũy nơi đó, tích công bồi đức. 

Người  thông  thường  một  mặt  tu  một  mặt  sài 

hết,  hưởng hết  sạch  phước  rồi  cho  nên  đến  khi  chết 

không  có  chút  công  đức  nào,  công  đức  không  có, 

phước đức cũng không có, họ mới đoạ vào ba đường. 

124 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Còn người có phước báo thì làm sao mà đoạ vào ba 

đường? Họ cả đời tu tích thì làm sao họ có thể đọa ba 

đường? 

Còn  có  một  hạng  Bồ  Tát,  tôi  xem  thấy  được, 

các vị mọi người cũng thấy, ông đã từng đến chỗ này 

của chúng ta để nghe kinh, cư sĩ Thôi Ngọc Tinh của 

Trung  Quốc,  ông  là  một  trong  những  doanh  nghiệp 

nổi tiếng của Trung Quốc ngày nay, ông có nhiều tiền 

của. Lần này chúng ta mời ông ấy thay chúng ta đến 

đến khu vực bị nạn để cứu nạn, ông đi, còn đích thân 

mình đi, gọi điện thoại nói với tôi, ông ở nhà nghỉ ở 

khu vực bị nạn, nói với tôi nhà nghỉ đó mỗi ngày là 

mười nhân dân tệ. Bạn thử nghĩ xem ông ở nhà nghỉ 

như  thế  nào?  Là  Bồ  Tát,  thật  có  phước  mà  không 

hưởng, phước báo cho tất cả chúng sanh cùng hưởng, 

tất cả chúng sanh khổ nạn cùng hưởng, còn đời sống 

chính  mình  hoàn  toàn  giống  như  những  người  cùng 

khổ.  Đây  là  Bồ  Tát  chân  thật,  khiến  người  kính 

ngưỡng,  khiến  người  bội  phục.  Khoảng  tháng  7, 

Hồng  Kông  chào  mừng  kỷ  niệm  một  năm,  tôi  có 

tham gia, tôi ở bên đó giảng kinh sáu ngày. Ông tranh 

thủ thời gian rảnh đến Hồng Kông thăm tôi, chúng tôi 

đặt  cho  ông  ấy  một  khách  sạn,  phòng  nghỉ  thông 

thường, ông vừa thấy chúng tôi tiếp đãi như vậy, liền 

nói:  “Không  được  đâu,  không  thể  được,  vậy  là  quá 

lãng phí, tuỳ tiện một nơi nào đó để cho tôi một tấm 

đắp thì được rồi ”. Ông nói là lời chân thật, đây là Bồ 

Tát  thật.  Tu  được  phước  chính  mình  quyết  định 

125 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





không hưởng, bạn mới có thể thành tựu. 

Bố  thí  Ba  La  Mật  Đa,  một  tí  tâm  tham  cũng 

không  có,  chính  mình  có  phước,  xem  thấy  người  ta 

cần  thiết,  liền  có  thể  rộng  tay  mà  cho,  quyết  định 

không  có  chút  tâm  bỏn  xẻn.  Loại  người  này  ít,  thế 

nhưng thật có, có mấy người chúng ta biết được, còn 

chúng ta không thấy được nhất định là rất nhiều. 

Trung  Quốc  đại  lục  đất  rộng  người  đông,  có 

câu là “Tàng long hổ phục”, tôi tin tưởng sâu sắc có 

chư Phật Bồ Tát ứng hoá ở trong đó, số người quyết 

định không ít, nơi chốn như vậy nhất định một mảng 

sáng  lạn,  sẽ  mang  đến  có  thế  giới  hòa  bình  dài  lâu. 

Chúng ta dựa vào cái gì để nói lời này? Chư Phật Bồ 

Tát nhiều, các vị chưa gặp được, các vị có gặp được 

cũng không nhận biết, cũng không ít gì, cùng ở chung 

với bạn, ngồi ở bên cạnh bạn, bạn cũng không nhận 

biết, vậy có cách nào chứ? 

Cho nên mục đích chân thật của bố thí, là xả bỏ 

hết  đi  lòng  tham  lam  của  chính  mình,  dùng  tài  thí, 

pháp thí, vô úy thí để làm phương tiện, mục đích cuối 

cùng là phải đoạn phiền não san tham. 

Hai là “Trì giới Ba-La-Mật-Đa”. 

Chỗ  này  ý  nghĩa  của  trì  giới  là  nghĩa  rộng, 

không phải nghĩa hẹp. 

126 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Đồng tu học Phật của chúng ta, luôn luôn xem 

thấy  hai  chữ  trì  giới  này,  liền  nghĩ  ngay  đến  5  giới, 

mười giới, Tỳ kheo giới, Bồ Tát giới, liền nghĩ ngay 

đến những giới này, cách nghĩ này phạm vi quá nhỏ. 

Cái chữ “giới” ở chỗ này là răn dạy của chư Phật Như 

Lai, hay nói cách khác bao gồm tất cả kinh luận, từng 

câu từng chữ đều là răn dạy của Phật Bồ Tát, chúng 

ta phải có thể tường tận, phải đem nó làm cho được. 

Giáo huấn của Phật, Bồ Tát chúng ta phải thật hiểu, 

bạn mới có thể làm đến được, bạn không hiểu thì bạn 

làm sao làm cho được? Thì bạn sẽ không làm được. 

Người  xưa  thường nói, Phật  nói  ra  tất  cả  kinh 

gọi  là  diệu  pháp,  không  chỉ  riêng  “Kinh  Pháp  Hoa” 

gọi là diệu pháp, mà bất cứ một bộ kinh nào cũng đều 

là diệu pháp. Định nghĩa của diệu là gì vậy? Người ta 

giải  thích  được  rất  hay,  Phật  nói  ra  tất  cả  kinh  đều 

đầy đủ “Giáo - Lý - Hành - Quả”, đó mới gọi là diệu, 

cũng chính là nói Ngài nói ra từng câu từng chữ đều 

nói  ra  được  viên  mãn  đến  như  vậy,  một  chút  kém 

khuyết cũng không có, đó mới gọi là diệu. Mỗi một 

bộ kinh đều đầy đủ “Giáo - Lý - Hành - Quả”, chúng 

ta lại xem từ trong một bộ kinh, mỗi một phẩm cũng 

đầy đủ, lại tỉ mỉ xem mỗi một chương cũng đầy đủ. 

Như  hiện  tại  chúng  ta  dùng  cái  quyển  này  gọi  là 

“Khoa  chú”,  quyển  “Khoa  chú”  này,  mỗi  một  tiểu 

khoa chính là mỗi một đoạn nhỏ, mỗi một đoạn nhỏ 

cũng đầy đủ, thậm chí đến mỗi một chữ cũng đầy đủ. 

127 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





Chúng  ta  giảng  “Bố  thí”,  bố  thí  trong  hai  chữ 

này  cũng  đầy  đủ  “  Giáo  -  Lý  -  Hành  -  Quả”,  “Trì 

giới”  trong  hai  chữ  này  cũng  đầy  đủ  “  Giáo  -  Lý  - 

Hành - Quả”, đây mới gọi là diệu. 

Chúng  ta  dùng  phương  pháp  gì  để  tiếp  nhận? 

Tổ sư đại  đức nói  với chúng ta, chúng ta phải  dùng 

“Tín  -  Giải  -  Hành  -  Chứng”  mới  có  thể  tiếp  nhận 

được. Ngay trong bốn chữ này nếu thiếu một chữ thì 

lợi ích chân thật của Phật pháp bạn liền không thể có 

được.  Hay  nói  cách  khác,  bạn  không  phải  chân  thật 

học  Phật,  chân  thật  học  Phật  nhất  định  phải  đầy  đủ 

bốn điều kiện này. 

Đối với lời dạy của Phật, chúng ta tin tưởng, lời 

dạy chính là ngôn ngữ văn tự của Phật, tin sâu không 

hoài nghi. Ngài nói ra cái lý, chúng ta hiểu rõ, chúng 

ta có thể lý Giải  “Tín giáo, giải lý”24.  Ngài nói ra cái 


Hành, hành là phương pháp, chúng ta phải làm theo, 

tu  cái  hạnh  đó.  Sau  cùng  là  phải  chứng   được  quả, 

Ngài nói ra quả báo, quả báo chính là nói  công đức 

lợi ích thù thắng, chúng ta thật có được, đó chính là 

chứng quả. 

Như vừa rồi tôi đã nói, chúng ta xem thấy các 

đồng tu ở Cư Sĩ Lâm, trên dưới một loạt đều là hoan 

hỉ, phiền não ít đi, ý kiến ít đi, vọng tưởng ít đi, trí tuệ 

thêm  lớn,  mỗi  mỗi  đều  hiển  lộ  thông  minh  trí  tuệ, 

thấy mặt đều là một mực hoan hỉ, đó là quả báo. Cái 

128 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



gì gọi là chứng quả? Đây chính là chứng quả, quả có 

lớn nhỏ, quả có cạn sâu, hiện tại chúng ta chứng được 

ít, chứng được cạn, thế nhưng đã chứng, chân thật đã 

chứng. Chỉnh thể để nói, đây gọi là tương ưng, tương 

ưng  chính  là  như  pháp,  chúng  ta  mới  chân  thật  đạt 

được pháp hỉ sung mãn. Tu học như lý như pháp gọi 

là trì giới. 

“Trì  giới”  dùng  lời  hiện  tại  mà  nói  gọi  là  thủ 

pháp, tuân thủ lý luận của Phật đà, tuân thủ phương 

pháp Phật đà dạy bảo chúng ta, chúng ta đem nó thực 

tiễn ngay trong cuộc sống thường ngày. Chúng ta qua 

ngày  tháng  như  pháp,  chúng  ta  làm  việc  như  pháp, 

chúng  ta  đối  nhân  xử  thế  tiếp  vật  ngay  trong  cuộc 

sống thường ngày đều đúng pháp, đó gọi là trì giới. 

Trong đây từng câu từng chữ, tràn đầy trí tuệ cao độ, 

vì sao vậy? Nhân, Sự, Vật biến thiên quá lớn thì pháp 

phải có thể thích ứng, thế pháp Phật pháp như nhau, 

đều phải hiểu được thông quyền đạt biến. 

Cho nên pháp không phải là chết, là linh động 

hoạt bát, hình thức có thể thiên biến vạn hoá, nhưng 

nguyên lý quyết định không thay đổi. Nguyên lý là gì 

vậy?  “Chư  ác  mạc  tác,  chúng  thiện  phụng  hành,  tự 

 tịnh kỳ ý”  25 đây là nguyên lý. Trên phương thức thì 

thiên biến vạn hoá, thế nhưng quyết định không có ác 

niệm,  quyết  định  không  có  ác  hạnh,  quyết  định  là 

thiện tâm thiện hạnh. 

129 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





Chúng ta xem thấy ở trong “Cao Tăng truyện”, 

trong “Thần Tăng truyện” có rất nhiều các tổ sư đại 

đức,  các  Ngài  làm  việc  chúng  ta  không  cách  gì  lý 

giải,  thế  nhưng  nếu  bạn  chân  thật  hiểu  được  Phật 

pháp, chân thật nhận được được Phật pháp, thì bạn sẽ 

không hoài nghi, sẽ rất tôn kính đối với các Ngài. Đối 

với hành trì dị lạ của các đại đức xưa, các vị đều biết 

có Tế Công, tại vì sao biết được? Có lưu truyền “Tế 

Công  truyện”,  nếu  như  không  có  “Tế  Công  truyện” 

các vị ai biết được chứ. Người hành trì giống như Tế 

Công  Trưởng  Lão  rất  nhiều,  ở  trong  “Cao  Tăng 

truyện”  xem  thấy  mấy  mươi  người.  Đầu  năm  dân 

quốc  pháp  sư  Diệu  Thiện  Kim  Sơn,  tên  giống  hoàn 

toàn như lão hoà thượng Phổ Đà Sơn hiện tại, nhưng 

mà không phải một người. Vị Diệu Thiện đó cùng Tế 

Công  Hoạt  Phật  gần  như  nhau,  bạn  xem  thấy  ông 

cũng khùng khùng điên điên, đó là thánh tăng, không 

phải phàm phu. Hành vi dị lạ của họ, Tế Công trưởng 

lão ngày ngày uống rượu ăn thịt, chúng ta xem thấy 

ông phá giới, người thông thường xem thấy ông phá 

giới,  đuổi  ông  đi  ra  khỏi  chùa  không  cần  ông.  Ông 

chính là Bồ Tát hoá thân, hành vi tạo tác của ông là 

có dụng ý của ông, là độ một loại chúng sanh nào đó. 

Cho  nên  chư  Phật  Bồ  Tát  ứng  hoá  thân  phận 

không như nhau, hành trì không giống nhau, chúng ta 

cũng  xem  thấy  ở  trong  53  vị  đồng  tham.  Cho  nên 

những  nhân  vật  liệt  kê  trong  “Cao  Tăng  truyện”, 

chúng ta dùng 53 tham để đối chiếu, đều có thể liệt kê 

130 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



vào loại nào loại nào, đều có thể liệt kê vào, mới biết 

được  đây  gọi  là   “Đại  quyền  thị  hiện”26,   thành  tựu 

chúng sanh, thành tựu Phật pháp. Mắt thịt phàm phu 

chúng ta không thấy ra được, mà còn phê bình họ, mà 

còn ruồng bỏ họ, chính mình tạo ra tội nghiệp, chính 

mình không hề hay biết. Các Ngài nhất định không có 

phá giới, quyết định là người trì giới. 

Cho nên phương thức trì giới không như nhau, 

kỳ  thật  những  nguyên  lý  nguyên  tắc  này,  trên  giới 

kinh  đều  nói  rất  rõ  ràng.  Trong  giới  này  có  trì  giới, 

phương  thức  trì  giới  có   “Khai,  Giá,  Trì,  Phạm”27, 

chúng ta làm gì hiểu được? Mỗi một điều giới đều có 

khai duyên, quyết định là ở trong tình huống lợi ích 

chúng  sanh,  thì  có  thể  khai  duyên,  khai  giới  không 

phải  phá  giới  (phá giới  là khi  không  có  khai  duyên, 

mà bạn muốn khai giới, đó là phá giới), là vì lợi ích 

chúng  sanh,  là  vì  cảm  động  tất  cả  chúng  sanh,  là 

khiến tất cả chúng sanh giác ngộ, họ có tác pháp đặc 

thù. 

Có  lẽ  các  vị  đã  xem  thấy  ở  trong  “Ngữ  Lục” 

của  Tông  Môn,  công  án  của  pháp  sư  Nam  Tuyền, 

“Nam Tuyền chém mèo” đó có phải là sát sanh phạm 

giới hay không? Nếu chúng ta học theo, ngày ngày đi 

giết  mèo,  các  vị  giết  mèo  sẽ  đoạ  địa  ngục,  còn  ông 

giết  mèo  thì  thành  Phật.  Chu  Hà  đem  tượng  Phật 

xuống  đốt,  thì  ông  thành  Phật,  bạn  đem  tượng  Phật 

xuống  đốt  nhất  định  đọa  địa  ngục  A  Tỳ.  Họ  có  thể 

131 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





làm,  còn  bạn  không  thể  làm,  vì  sao  vậy?  Họ  có 

nguyên nhân đặc thù, đốt một tôn tượng Phật có thể 

khiến cho một chúng sanh đại triệt đại ngộ, minh tâm 

kiến tánh. Cái tôn tượng Phật đó đốt được bao nhiêu 

công đức, Ngài dụng phương thức này rất quyết liệt, 

bảo  một  chúng  sanh  từ  ngay  chỗ  này  mà  giác  ngộ. 

Chúng ta có đốt 100 tôn tượng Phật, cũng không có 

một  người  khai  ngộ,  đó  chính  là  làm  thân  Phật  ra 

máu,  đọa  A  Tỳ  địa  ngục,  phạm  tội  “Ngũ  nghịch”. 

Còn họ, rất quyết liệt, rất trí tuệ, rất hành động, quyết 

định  là  độ  một  chúng  sanh  đặc  biệt  nào  đó,  chúng 

sanh này chân thật được độ. 

Do đây có thể biết giới luật là linh hoạt, không 

phải khô cứng. Người thông thường chúng ta không 

hiểu, hiện tại thọ giới, thầy truyền giới thì không thể 

giảng rõ ràng, giảng tường tận, mơ mơ hồ hồ mà thọ, 

thì bạn sẽ mơ mơ hồ hồ mà học, họ thì mơ mơ hồ hồ 

mà truyền, còn bạn thì mơ mơ hồ hồ mà thọ, kết quả 

đến  sau  cùng  là  mơ  mơ  hồ  hồ  mà  đoạ  lạc,  vậy  mà 

cũng không biết được, còn cho rằng chính mình giới 

luật trì được rất thanh tịnh, đó là oan uổng. Cho nên 

chúng  ta  học  Phật  phải  giữ  lấy  cái  nguyên  tắc  này, 

phàm  hễ  việc  gì  đều  phải  đem  nó  làm  cho  rõ  ràng, 

làm  cho  tường  tận,  không  làm  rõ  ràng,  không  làm 

tường tận thì không thể đi làm, đây là thái độ cơ bản 

của chúng ta làm học vấn. 

Tôi học Phật, việc này tôi đã nói qua với các vị, 

132 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



tôi  học  Phật  ba  năm  đầu,  thấy  tượng  Phật  không  hề 

lạy, tôi lột nón xá ba xá, tôi dùng phương thức này, 

lão sư của tôi không hề trách tôi. Đại sư Chương Gia 

đối tốt với tôi như vậy, yêu thương đến như vậy, tôi 

cũng không hề quỳ lạy Ngài, tôi đối với Ngài cũng là 

cúi đầu xá ba xá, Ngài cũng không hề cho tôi là vô lễ, 

không  hề  có.  Tại  vì  sao  tôi  không  thể  quỳ  xuống  để 

lạy  Ngài?  “Tôi  không hiểu  được  tại  vì  sao  phải  quỳ 

 xuống để lạy ông, ông phải đem đạo lý giảng cho tôi 

 nghe được rõ ràng, tôi không hiểu được rõ ràng thì 

 tôi sẽ không làm theo, muốn tôi làm vậy thì tôi không 

 làm được”.  Cho nên về sau làm cho rõ ràng, hiểu cho 

tường tận, tôi mỗi ngày lạy Phật 800 lạy, tôi lạy được 

nửa năm, đã lạy mười mấy vạn lạy. Phải làm cho rõ 

ràng,  làm  cho  tường  tận,  mới  biết  được  đây  là  một 

loại  phương  pháp  tu  hành,  cái  phương  pháp  này  có 

thể nhiếp tâm, là một phương pháp tốt nhất trong tu 

hành,  không  phải  chỉ  riêng  nói  là  cung  kính,  cung 

kính chúng ta cúi ba lần xá, chúng ta chân thành cung 

kính tuyệt nhiên cũng không hề khác, vậy thì đã làm 

được rất đúng pháp. Khi tôi mới bắt đầu học Phật, tôi 

luôn cảm thấy chúng ta là người hiện đại. Lễ tiết của 

người hiện đại nhìn thấy tổng thống cũng ba lần cúi 

chào,  vậy  nên  tôi  thấy  Phật  cũng  là  như  vậy,  thấy 

pháp sư cũng là như vậy, là người hiện đại mà, không 

phải  là  người  xưa.  Người  nhà  Thanh  thấy  hoàng  đế 

ba lần quỳ chín lần khấu đầu, người vào thời đó nhìn 

thấy pháp sư cũng là ba lần quỳ chín lần khấu đầu, tôi 

133 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





đồng ý, còn người hiện đại tôi không đồng ý. 

Chúng ta là người hiện đại, phàm hễ có cái lý, 

lý chưa hiểu cho rõ ràng, tôi quyết không mù quáng 

theo. Cho nên lão sư của tôi khi dạy tôi rất tốt, bởi vì 

tôi nói lý, tôi không mù quáng theo, lý chưa làm cho 

rõ  ràng,  bảo  tôi  làm  như  vậy,  tôi  không  làm  được. 

Cho  nên  tôi  vừa  xem  thấy  thanh  niên  hiện  tại,  học 

sinh  đại  học  vừa  nhìn  thấy  tượng  Phật,  nhìn  thấy 

pháp  sư  đều  quỳ  xuống  lạy,  tôi  rất  bội  phục,  vì  sao 

vậy? Họ lợi hại hơn tôi nhiều, tôi không làm được, tôi 

tìm  hiểu  ba  năm  hiểu  thông  rồi  mới  làm  được.  Bạn 

học  Phật  phải  ăn  chay,  tại  vì  sao  phải  ăn  chay?  Tôi 

cũng là hiểu cho rõ ràng đạo lý rồi, tôi mới chịu thật 

làm, khi nào lý chưa hiểu rõ ràng, bạn bảo tôi đi làm, 

tôi  sẽ  rất  khó  mà  làm,  hơn  nữa  vào  lúc  đó,  thông 

thường  bạn  bè  bạn  học  đồng  sự  của  tôi  đều  hiểu  rõ 

tôi, tôi là người ngoan cố nhất, không thể làm cho tôi 

tâm  phục  khẩu  phục,  bạn  không  dễ  gì  lay  động  tôi. 

Cho nên sau khi tôi học Phật (vào lúc đó tôi vẫn còn 

đi học) trong cơ cấu của chúng tôi đồng sự trên dưới 

có hơn 300 người, đều bị ảnh hưởng rất lớn, họ nói: 

“Lão ngoan cố học Phật, Phật pháp nhất định có đạo 

lý, không có đạo lý thì ông này sẽ không học Phật”. 

Bởi  vì  trong  đoàn  thể  đó  của  tôi,  người  tín  đồ  Kito 

giáo rất nhiều, mọi người khi rảnh thường hay cùng 

nhau  tụ  hợp  đều  là  thảo  luận  giáo  nghĩa  của  Kito 

giáo.  Sau  khi  tôi  học  Phật  có  một  số  người  nói  với 

tôi, vào lúc đó tôi chưa xuất gia, họ bảo với tôi,  họ 

134 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



nói: 

- Lão từ (họ gọi tôi là Lão từ), ông có phát hiện 

trong  đoàn  thể  của  chúng  ta  hiện  tại  có  hiện  tượng 

thay đổi rồi không? 

Tôi hỏi: 

- Hiện tượng gì? 

Họ nói:  

-  Hiện  tại  không  có  người  nào  nói  đến  KiTo 

giáo 

Tôi hỏi: 

- Vì sao vậy? 

-  Vì  ông  học  Phật  rồi,  người  ta  không  còn  nói 

đến KiTo giáo, lão ngoan cố học Phật, thì Phật pháp 

nhất định có đạo lý, không có đạo lý ông ấy nhất định 

không học, sẽ không tin. 

Cho nên sanh ra sức  ảnh hưởng rất lớn, chính 

tôi cũng không hề biết. 

Cho  nên  trì giới  tất  cả  đều  đúng  pháp,  pháp  là 

linh hoạt, không phải là khô cứng, việc này nhất định 

135 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





phải hiểu. 

Trong  giới  pháp  có  “Luật  nghi  giới”,  đây  là 

giáo  huấn  của  Phật  đà;  có  “Nhiếp  thiện  pháp  giới”, 

bao gồm giáo huấn của Phật, bao gồm giáo huấn của 

thánh hiền thế gian; còn có “Nhiêu ích hữu tình giới”, 

phạm vi này còn rộng lớn hơn, chỉ cần là chân thật có 

lợi  ích  đối  với  chúng  sanh,  cho  dù  Phật  có  nói  hay 

không nói, chúng ta đều phải đi làm. Cho nên trong 

trì giới bao gồm tất cả pháp lịnh qui ước của thế gian, 

phong tục tập quán, khái niệm đạo đức, đều bao gồm 

ở trong đó, chúng ta đều phải tuân thủ, đặc biệt là một 

người  hoằng  dương  Phật  pháp,  không  luận  xuất  gia 

tại  gia,  đến  khu  vực  này  giảng  kinh  nói  pháp,  quan 

niệm đạo đức phong tục tập quán của khu vực đó, bạn 

nhất định phải hiểu, bạn đến nhất định phải tuân thủ, 

giữ pháp luật của nơi đó, người địa phương mới hoan 

nghênh bạn, mới dễ dàng tiếp nhận bạn. Người Trung 

Quốc  chúng  ta  thường  nói   “Nhập  cảnh  tuỳ  tục”  28. 

Nếu như chúng ta không chịu tuỳ tục, đem cái cách 

sống của mình mang đến một quốc gia khác, thì quyết 

định không thể ảnh hưởng được chúng sanh khu vực 

đó. 

Cho nên hoằng pháp lợi sanh nhất định phải ghi 

nhớ bổn thổ hoá cùng hiện đại hoá là quan trọng, bạn 

mới  có  thể  nhận  được  hiệu  quả,  mới  có  thể  phổ  độ 

chúng sanh. Tôi thường hay nói, bạn xây đạo tràng ở 

nước  ngoài  mà  xây  đạo  tràng  thành  kiểu  dáng  cung 

136 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



điện  của  Trung  Quốc  là  sai  lầm,  là  đem  văn  hoá 

Trung Quốc áp đặt cho người địa phương, thì người 

địa phương làm sao mà tiếp nhận. Họ vừa xem thấy 

là văn hoá nước ngoài, đứng bên ngoài nhìn nhìn rồi 

đi, sẽ không bước vào. Cho nên chúng ta có rất nhiều 

pháp sư, xây dựng đạo tràng ở nước ngoài đều là xây 

kiểu dáng cung điện của Trung Quốc, đều là đem một 

bộ kiểu dáng cũ dọn qua bên đó, áp đặt người nước 

ngoài phải  làm  người  Trung  Quốc,  mà  còn  phải  làm 

người Trung Quốc thời xưa, bạn nói xem họ làm sao 

mà cam tâm không, làm sao có thể bước vào. Vì vậy 

năm xưa tôi chủ trương, liền khuyên bảo một số pháp 

sư tôi quen biết (vào lúc đó tôi vẫn còn ở Đài Loan), 

họ  có  cơ  hội  đi  ra  nước  ngoài,  đến  nước  ngoài  xây 

đạo tràng, nhất định phải xây hình thức nước ngoài. 

Thí dụ đến Hoa Kỳ, ở Hoa Kỳ xây đạo tràng thì phải 

xây kiểu dáng gì? Xây kiểu dáng nhà Trắng, xem coi 

nhà Trắng xây dựng thế nào, chiếu theo hình thức đó 

mà xây,  chiếu theo hình thức kiểu dáng của Hoa Kỳ 

mà xây, để người Mỹ vừa thấy, nơi đây là của mình, 

họ  nhất  định  sẽ  bước  vào.  Còn  tạo  tượng  Phật  nhất 

định tạo khuôn mặt của người Mỹ, họ cảm thấy thân 

thiết, họ liền bước vào. Chúng ta làm kiểu dáng cung 

điện Trung Quốc, tượng Phật thì thỉnh từ Trung Quốc 

qua, kiểu dáng người Trung Quốc, nhất là người nước 

ngoài xem thường người Trung Quốc, còn muốn bảo 

người  ta  làm  người  Trung  Quốc,  bảo  người  ta  làm 

người Trung Quốc cổ xưa, quyết định sẽ không cam 

137 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





lòng,  lắc  đầu  liền  bỏ  đi,  ngó  cũng  không  thèm  ngó. 

Đây  là  chúng  ta  ở  nước  ngoài  hoằng  pháp  hơn  một 

trăm  năm  qua  nguyên  nhân  thất  bại  chính  ngay  chỗ 

này. 

Cho nên chúng ta không thể so được với những 

cao tăng đại đức Ấn Độ xưa, khi họ đến Trung Quốc, 

bạn  xem  họ  xây  đạo  tràng  là  kiểu  cung  điện  của 

Trung Quốc, lão bá tánh rất là tôn kính đế vương, nơi 

đế vương ở là cung điện, cho nên họ xây đạo tràng là 

xây  kiểu  dáng  cung  điện,  bổn  thổ  hoá.  Những  cao 

tăng này đến Trung Quốc, bỏ đi y phục của họ mặc 

áo  choàng  của  Trung  Quốc,  hoàn  toàn  giống  như 

người  Trung  Quốc,  chúng  ta  hoan  nghênh  họ,  nếu 

như họ mặc phục trang như người Ấn Độ, hình dáng 

đó,  xây  đạo  tràng  kiểu  Ấn  Độ,  chúng  ta  cũng  sẽ 

không tiếp nhận, cũng sẽ không bước vào cửa của họ, 

họ cũng không độ được người Trung Quốc. Bạn liền 

nghĩ  tưởng  xem  hai  ngàn  năm,  Phật  giáo  ban  đầu 

truyền  đến  Trung  Quốc,  những  cao  tăng  đại  đức  đó 

hiểu  được  bổn  thổ  hoá,  hiện  đại  hoá,  cho  nên  mới 

sanh ra hiệu quả lớn đến như vậy. Còn chúng ta lơ là 

đi cái khoảng này, đây đều là bao gồm ở bên trong trì 

giới,  còn  tự  cho  là giới  này  tu  được  rất  tốt, tu được 

không tệ. 

Trong đây còn có vấn đề rất lớn nữa, đó là nhân 

giới  được  định,  nếu  bạn  không  có  được  thiền  định, 

không có được thiền định chính là bạn trì  giới  chưa 

138 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



có hiệu quả. Đây là đối với “trì  giới” giới điều này, 

khái lượt nói sơ qua. 

Trì giới làm thế nào mới có thể gọi là “Độ” (gọi 

là Ba La Mật  Đa)? “Trì giới độ” là ác nghiệp  quyết 

định viễn ly tất cả ác nghiệp. Ác nghiệp chính là hành 

vi  ác.  Cái  gì  là  hành  vi  ác?  Tác  hại  đến  đạo  nghiệp 

chính mình, ảnh hưởng tu học của người khác, đều là 

ác  nghiệp.  Chúng  ta  chính  mình  yêu  cầu  là  Giới  - 

Định - Huệ tam học, ở trong Tịnh Độ tông chúng ta 

cầu  là  cái  gì?  Cầu  “Nhất  tâm  bất  loạn,  tâm  không 

điên đảo”: Nhất tâm bất loạn là định, tâm không điên 

đảo  là  huệ.  Tên  gọi  không  như  nhau,  ý  nghĩa  như 

nhau. Vậy thì chúng ta ở ngay trong một đời tu học 

nhiều  năm  đến  như  vậy,  nếu  không  được  tâm  thanh 

tịnh,  thì  trì  giới  này  không  có  thành  tích;  Không  có 

được  tâm  từ  bi,  thì  nhẫn  nhục  không  có  thành  tích. 

Tuy  là  bạn  đang  tu,  bạn  xem  thử  xem  bạn  có  được 

thành  tích  hay  không?  Cũng  giống  như  đi  học  ở 

trường  vậy,  dường  như  là  rất  dụng  công,  mỗi  ngày 

đều đi học nhưng khi đi thi thì không điểm, không lấy 

được thành tích. Thành tích của chúng ta ở  chỗ nào 

vậy? 

Như  vậy  bạn  mới  hiểu  được  thế  nào  gọi  là  trì 

giới, hiểu được ý nghĩa của giới luật, tinh thần, giới 

tướng, giới pháp của giới luật, ở trong đây bao gồm 

rất nhiều học vấn của thế xuất thế gian. 

139 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





Ba là Nhẫn Nhục Ba La Mật.  

Nhẫn là ý nghĩa của nhẫn nại. Năm xưa pháp sư 

dịch kinh đem nó dịch thành nhẫn nhục, đây cũng là 

phiên dịch xuy xét đến bổn thổ hoá và hiện đại hoá, 

bởi vì  người xưa Trung Quốc xem rất trọng đối với 

cái nhục. Chúng ta thường hay đọc qua trong sách cổ 

 “Sĩ khả sát, bất khả nhục”  29, rất là xem trọng đối với 

cái  nhục,  “sĩ”  là  phần  tử  tri  thức,  người  đi  học,  ở 

trong xã hội được mọi người tôn kính, người đi học 

có  thể  bị  chặt  đầu,  nhưng  không  thể  bị  vũ  nhục. 

Người  Trung  Quốc  xem  sự  vũ  nhục  nặng  đến  như 

vậy,  cho  nên  pháp  sư  dịch  kinh  dịch  đến  nhẫn  liền 

dụng nhục, nhục còn có thể nhẫn thì còn cái gì không 

thể nhẫn, đây là nói rõ tất cả đều phải nhẫn. 

Trên  Kinh  Kim  Cang  có  một  câu  nói  rất  hay 

“Nhất thiết pháp đắc thành ư nhẫn”30. Bạn không thể 

nhẫn thì không thể thành tựu, bạn nhẫn nhỏ thì thành 

tựu nhỏ, nhẫn lớn thì thành tựu lớn. Chúng ta có được 

thân người không dễ, nghe được Phật pháp thì  càng 

không dễ dàng, nên gọi là  “Nhân thân nan đắc, Phật 

 pháp nan văn”31.  Được thân người, nghe Phật pháp, 

nếu muốn có thành tựu vậy thì chính là đắc thành ở 

nhẫn,  chính  bạn  tu  hành  độ  hoá  hành  vi  tạo  tác. 

Người khác chưa chắc gì biết, người khác chưa có trí 

tuệ; Còn có thể thấy được rõ ràng là người có trí tuệ, 

xem thấy hành vi việc làm của bạn kính ngưỡng bạn, 

bội phục bạn; Người không có trí tuệ, xem thấy hành 

140 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



động việc làm của bạn đố kỵ bạn, phê bình bạn, nhục 

mạ bạn, thậm chí hãm hại bạn, bạn phải có thể nhẫn, 

bạn không thể nhẫn thì tâm bạn bị thoái chuyển rồi. 

Bạn bị thoái chuyển không hề gì, nhưng sự việc bạn 

làm là có thể giúp cho chánh pháp trường tồn, là có 

thể  lợi  ích  tất  cả  chúng  sanh,  nên khi  bạn  vừa  thoái 

chuyển thì Phật pháp liền suy, chúng sanh không có 

phước, phải bị nạn. Cho nên chẳng nên bởi vì có mấy 

người số ít huỷ báng nhục mạ, làm cho hư đi việc lớn 

của bạn, cho nên phải kiên trì, không để trong lòng. 

Một người bị người phê bình đến lúc nào? Nạy 

nắp quan tài mới định luận. Bạn vẫn chưa chết, bạn 

vẫn chưa chết  hay  nói  cách khác, người ta phê bình 

đều là đánh một dấu hỏi, không đáng tin, đợi sau khi 

bạn chết rồi mới nói. Hiện tại chuyện bạn làm là ác 

chưa  hẳn  là  ác,  nhất  định  phải  xem  kết  quả  về  sau. 

Nếu như bạn làm ngay trước mắt là ác, thế nhưng đến 

sau cùng có thể lợi ích chúng sanh, vậy thì cái ác của 

bạn là đại thiện. Người thiển kiến vô tri không nhìn 

thấy được, họ tạo  ra tội  nghiệp  nhỏ, cá nhân họ thọ 

báo,  còn  nếu  như  bạn  không  thể  nhẫn  nại  mà  thoái 

tâm, tất cả chúng sanh bị hại. Bạn phải nên biết tất cả 

chúng sanh bị hại, đối với người nhục mạ bạn, người 

huỷ báng bạn, tội của họ sẽ nặng, họ sẽ đoạ vào địa 

ngục A Tỳ nên nếu bạn có thể nhẫn nại, không để ý 

đến họ, vẫn cứ như vậy mà làm, vậy thì họ chỉ tạo ra 

tội  nghiệp  nhẹ.  Bạn  xem,  vậy  là  bạn  cũng  đã  cứu 

được họ, bạn không bị ảnh hưởng của họ, bạn vẫn cứ 

141 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





làm bình thường, vẫn là chánh pháp trường tồn, vẫn 

là lợi ích chúng sanh, nhờ vậy việc huỷ báng của họ 

tạo ra nghiệp nhỏ, vậy thì nhẹ. Nếu chân thật bị ảnh 

hưởng, nếu bạn thoái chuyển, họ tạo ra tội nghiệp cực 

trọng, phải  đoạ địa ngục A Tỳ,  chúng ta hiểu  rõ cái 

đạo lý này, họ đang tạo nghiệp, chúng ta hy vọng họ 

tạo nghiệp nhẹ một chút, tương lai thọ báo sẽ nhẹ đi, 

không nên chịu báo quá nặng. Đây là từ bi thương sót 

đối với họ, họ làm gì biết được, họ ngu si mê muội, 

họ không biết. 

Cho nên người chân thật có trí tuệ, người phát 

tâm  Bồ  Đề,  bạn  xem  cái  tâm  đó  từ  bi  đến  cùng  tột. 

Những  đạo  lý  này  nếu  bạn  không  ngày  ngày  đọc 

kinh,  không  ngày  ngày  nghe  kinh,  thì  bạn  làm  sao 

giác  ngộ, làm  sao  có  thể  tường  tận,  người  chân  thật 

thương yêu bạn, người giúp đỡ bạn, bạn đem họ xem 

thành oan gia đối đầu, tuy là bạn đem họ xem thành 

oan  gia  đối  đầu,  người  ta  vẫn  là  chân  thành  thương 

yêu bạn, vẫn là chân thành giúp đỡ bạn, quyết không 

bởi  vì  bạn không nhận  biết, quyết  không bởi vì  bạn 

vẫn còn nhục mạ hãm hại họ, thì họ giảm ít đi lòng 

thương yêu đối với bạn, không có. Nếu như họ chân 

thật  giảm  ít  đi  lòng  yêu  thương  sự  giúp  đỡ  thì  họ 

không có nhẫn nhục Ba La Mật. Trong Bồ Tát hạnh 

của họ liền kém khuyết  đi  một  điều, sẽ không được 

viên mãn. 

Cho nên thông thường nói nhẫn nhục thì cái thứ 

142 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



nhất chính là nhẫn nhục đối với sự hãm hại của người 

làm  ra,  có  thể  nhẫn.  Loại  thứ  hai  là  tai  hại  của  tự 

nhiên, cũng có thể nhẫn. Loại thứ ba là cách tu, trong 

cách tu bao gồm thế xuất thế gian pháp, không luận 

làm bất cứ nghề nghiệp nào đều rất gian nan, đều là 

không dễ dàng, bạn không có lòng nhẫn nại, thì bạn 

làm sao có thể thành tựu. 

Những  việc  thế  xuất  thế  gian,  có  việc  nào  là 

thuận  buồm  xuôi  gió  chứ?  Chỗ  này  phải  nên  biết, 

trong ngạn ngữ thường nói:  “Bất như ý sự thường bát 

 cửu”32,  lại nói:  “Hảo sự đa ma”33,  việc tốt làm gì mà 

dễ  làm  vậy  chứ?  Nếu  bạn  không  có  lòng  nhẫn  nại, 

không có trí tuệ, rất dễ dàng thoái chuyển, rất dễ dàng 

bị ma chướng ngại mất. Cho nên việc tốt chân thật ai 

làm? Chư Phật Bồ Tát đến làm, Bồ Tát có trí tuệ, Bồ 

Tát có sức định, Bồ Tát có lòng nhẫn nại, dõng mãnh 

tinh tấn, quyết không thoái chuyển. 

Mười  nguyện  trong  Hạnh  Nguyện  Phổ  Hiền, 

mỗi nguyện sau cùng tổng kết “Không hề mệt mỏi”, 

đó là tướng dũng mãnh tinh tấn, đó là thành tựu nhẫn 

nhục Ba La Mật. Làm gì có đạo lý thoái chuyển. Tại 

vì  sao  có  thể  không  thoái  chuyển?  Bởi  vì  họ  niệm 

niệm có nhiều chúng sanh khổ nạn đến như vậy, đang 

chờ  đợi  được  độ,  khi  bạn  vừa  thoái  chuyển,  những 

chúng sanh khổ nạn này, không có người giúp đỡ họ, 

không có người  cứu họ. Cho nên nghĩ đến cái  điểm 

này, chính mình liền không dám thoái chuyển, có oan 

143 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





ức đến thế nào cũng phải nhẫn chịu, hãm hại đến thế 

nào cũng phải nhẫn chịu, như vậy mới hiển thị ra từ 

bi của bạn, vĩ đại của bạn. 

Thế Tôn trên hội Kim Cang Bát Nhã, tuy là sáu 

cương lĩnh cuả Bồ Tát hạnh, đều giảng rất nhiều, rất 

rõ  ràng,  thế  nhưng  “Bố  thí”  cùng  “Nhẫn  nhục”,  hai 

điều  này  thì  giảng  nhiều  nhất.  Nguyên  nhân  này  do 

đâu? Bố thí có thể tu đại phước báo, còn nhẫn nhục 

có thể thành tựu đại phước báo. Nếu như bạn chỉ biết 

được bố thí, không thể nhẫn nhục, phước báo mà bạn 

tu  được,  một  mặt  tu  được  một  mặt  tiêu  hao  hết,  rất 

khó  thành  tựu,  cho  nên  bố  thí  có  nhẫn  nhục  mới  có 

thể thành tựu. 

Thí  dụ:  Bạn  rất  biết  kiếm  tiền,  thế  nhưng  bạn 

cũng tiêu tiền rất nhiều, bạn kiếm được rất nhiều, bạn 

sài  cũng  rất  nhiều,  đến  sau  cũng  vẫn  là  nghèo  rớt 

mồng tơi, vì sao? Vì bạn không thể nhẫn nại. Người 

chịu bố thí là chịu kiếm tiền, lại vẫn có thể nhẫn nại 

là có thể tiết kiệm, họ mới có thể thành đại phú. Đây 

chính là tu được phước nhiều, nhưng hưởng dụng thì 

rất ít, đây chính là có thể nhẫn, vậy mới  có thể tích 

luỹ, mới có thể hưởng thụ phước báo lớn. 

Cho nên chúng ta nhất định phải phát tâm, nhất 

định  phải  rõ  lý,  sau  đó  nỗ  lực  tu  học.  Ngày  trước 

chúng ta không hiểu được cái đạo lý này, không hiểu 

rõ sự thật, luôn là có lòng tham, đối với thế pháp Phật 

144 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



pháp  đều  có  lòng  tham,  lại  luôn  là  bỏn  xẻn,  chính 

mình có không chịu thí cho người khác, hiện tại biết 

được  đó  là  chướng  ngại,  chướng  ngại  chính  mình 

minh  tâm  kiến  tánh,  chướng  ngại  chính  mình  niệm 

Phật  vãng  sanh,  thậm  chí  chướng  ngại  chính  mình 

nghiên  cứu pháp huệ của kinh giáo, bạn nghiên  cứu 

kinh  giáo  vì  sao  không  khai  mở  trí  tuệ?  Bạn  có 

chướng ngại, bạn đem chướng ngại này xả bỏ đi, bạn 

đọc  kinh  sẽ  khai  mở  trí  tuệ,  bạn nghe  giảng sẽ  khai 

ngộ, vì sao vậy? Không có chướng ngại, bạn mới có 

thể tu hành chứng quả. Đạo lý chính ngay chỗ này. 

Cho  nên  san  tham  là  cửa  ải  quan  trọng,  là 

chướng  ngại  lớn  nhất,  nhất  định  phải  đột  phá.  Trì 

giới,  lại  đột  phá  chướng  ngại  thứ  hai,  loại  chướng 

ngại lớn thứ hai chính là mỗi niệm tự tư tự lợi, mỗi 

niệm tổn người lợi mình, đây chính là ác nghiệp. Bạn 

xem xã hội ngày nay, có người nào không nói đến lợi 

ích  của  chính  mình,  làm  thế  nào  giữ  lấy  lợi  ích  của 

chính mình. Giữ lấy lợi ích của chính mình, nhất định 

tổn hại lợi ích của người khác, ác nghiệp từ ngay chỗ 

này  mà  phát  sanh.  Mục  đích  của  trì  giới  là  mọi  thứ 

đều  đúng  lý  đúng  pháp,  quyết  không  còn  tạo  ác 

nghiệp. Nhẫn nhục như vậy, bạn mới có thể chân thật 

tích  lũy  công  đức,  mới  có  được  thành  tựu  nhỏ,  dần 

dần phát  triển  lớn lên  thành đại  thành tựu, thậm chí 

đến  công  đức  viên  mãn.  Đây  là  sáu  cương  mục  của 

Bồ  Tát  hạnh,  chúng  ta  giảng  được  ba  loại,  phía  sau 

vẫn còn, Tinh Tấn, Thiền Định, Bát Nhã (cái huệ này 

145 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





chính là Bát Nhã), hai câu nói này chính là học pháp 

môn, đoạn phiền não trong Tứ Hoằng Thệ Nguyện. 

Học Lục độ đây là học pháp môn, hiệu quả của 

lục độ này là phá phiền não: Bố thí phá san tham, Trì 

giới phá ác nghiệp, Nhẫn nhục phá sân hận, Tinh tấn 

phá  giải  đãi,  Thiền  định  phá  tán  loạn,  Bát  nhã  phá 

ngu si. Từ chỗ phá này chính là “Phiền não vô tận thệ 

nguyện  đoạn”,  từ  phương  pháp  chính  là  “Pháp  môn 

vô lượng thệ nguyện học”, hai câu này hàm chứa hai 

nguyện  trong  Tứ  Hoằng  Thệ  Nguyện.  Phía  sau  “Vị 

độ hữu tình linh đắc độ”, đây là “Chúng sanh vô biên 

thệ nguyện độ”. Một câu sau cùng “Dĩ độ chi giả sử 

thành  Phật”,  đó  là  “Phật  đạo  vô  thượng  thệ  nguyện 

thành”. Bạn xem bốn câu này viên mãn tròn đầy Tứ 

Hoằng Thệ Nguyện. 

Hôm  nay  thời  gian  hết  rồi,  chỉ  giảng  đến  đây 

thôi. 

A Di Đà Phật. 


****** 

 





146 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 

(VCD 077) 



Thứ  hai:  “Tinh  tấn,  định,  huệ,  lục  Ba  La” [Tinh 

Tấn, Ðịnh, Huệ, sáu Ba La] 

Một là  “Tinh tấn”.  

“Tinh tấn” là thiện căn duy nhất của Bồ Tát. 

Trên  kinh  Phật  đã  nói  ra  thiện  căn,  chúng  ta 

phải  đặc biệt chú ý, không luận là đại thừa hay tiểu 

thừa, tông môn hay giáo  hạ, hiển giáo hay  mật  giáo 

cũng đều không ngoài bắt đầu từ đoạn ác tu thiện mà 

vào cửa. Nếu như chúng ta không thể đoạn tất cả ác, 

không thể tu tất cả thiện, thì ngay đời này không luận 

bạn  tu  học  thế  nào  đến  sau  cùng  bạn  vẫn  không  có 

cách  gì  thoát  khỏi  sáu  cõi  luân  hồi,  bạn  có  nịnh  bợ 

Phật Bồ Tát thế nào đi nữa, có đút lót Phật Bồ Tát thế 

nào đi nữa cũng không ích gì. Đạo lý và sự thật này 

nhất định phải rất rõ ràng, rất tường tận. 

Phật  giúp  tất  cả  chúng  sanh  quyết  định  không 

có  dùng  cảm  tình,  cái  điểm  này  chúng  ta  nhất  định 

phải  ghi  nhớ,  phải  tường  tận.  Phật  giúp  chúng  ta  là 

nói  đạo  lý,  là  lý  tánh,  Phật  gia  trì  đối  tất  cả  chúng 

sanh  chúng  ta  khai  thị,  vì  chúng  ta  giảng  kinh  nói 

pháp, vì chúng ta làm ra rất nhiều điển phạm. Chúng 

ta  xem  thấy,  nghe  thấy  rồi,  nhất  định  phải  hành 

147 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





chứng.  Hành  chứng  thì   Phật  Bồ  Tát  không  thể  nào 

 giúp được cho chúng ta. 

Mấy  ngày  trước,  lão  pháp  sư  Minh  Sơn  ở  nơi 

đó  đã  giảng  mười  ngày  “Kinh  Lăng  Nghiêm”.  Bộ 

kinh này có rất nhiều đồng tu đều rất quen thuộc. Ở 

trên hội Lăng Nghiêm chúng ta cũng xem thấy, Phật 

Bồ Tát đã làm ra điển phạm cho chúng ta, biểu diễn 

cho chúng ta, trong đó Tôn giả A Nan đã đóng một 

vai  chính.  Quan  hệ  của  A  Nan  với  Phật,  không  như 

người thông thường, ông không phải là học trò thông 

thường,  ông  là  anh  em  với  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật 

(anh  em  của  Ngài  tổng  cộng  có  8  người,  Thích  Ca 

Mâu  Ni  Phật  là  anh  cả,  A  Nan  là  nhỏ  nhất,  tiểu  đệ 

nhỏ nhất), cho nên ông chính mình tự cho rằng Phật 

là anh cả của Ngài, lại yêu thích Ngài chăm sóc Ngài 

đến như vậy, cho nên ông cho rằng những người khác 

các  người  phải  nỗ  lực  tu  hành,  không  tu  hành  thì 

không thể được độ, còn tôi thì không hề gì, tương lai 

khi đến lúc, thì anh cả sẽ biết giúp đỡ, nắm lấy một 

tay. Trong lòng ông giữ lấy cái quan niệm tâm này thì 

không chính xác, đến khi gặp nạn Ma Đăng Già nữ, 

gặp nạn này mới biết được, mới hoát nhiên đại ngộ. 

Vốn  dĩ  là  như  vậy?  Sự  việc  này  anh  cả  không  thể 

giúp  được,  mới  hiểu  rõ  ra  không  tu  hành  thì  không 

được, người khác cần khổ tu hành, A Nan cũng phải 

nỗ lực tu hành. Đó là Ngài đã làm ra tấm gương để 

cho chúng ta xem. 

148 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Vậy tu hành phải bắt đầu tu từ đâu? Đoạn ác tu 

thiện, đoạn tất cả ác, tu tất cả thiện, phải bắt đầu làm 

từ đây, thì bạn liền biết người thế gian làm ác, cội gốc 

của  ác  là  ở  đâu?  Phật  dạy  người  tu  thiện,  gốc  của 

thiện  là  ở  chỗ  nào?  Đây  chính  là  nói  đến  thiện  căn. 

Thiện có gốc, ác cũng có gốc. 

 Gốc của ác là gì? 

Tham - Sân - Si, gọi là phiền não ba độc, chúng 

ta  nhất  định  phải  nhận  biết  rõ  ràng.  Ngày  nay  khởi 

tâm động niệm khởi lên tâm tham, khởi lên tham ái, 

lập tức liền phải giác ngộ, đó là cội gốc của tất cả ác, 

cái ý niệm này vừa khởi lên, đây là gốc của ác phát 

tác,  nó  đang  khởi  tác  dụng,  vô  cùng  là  đáng  sợ,  vô 

lượng vô biên tội ác đều là từ cái gốc này mà sanh ra. 

Người xưa có câu rằng “Không sợ niệm khởi, chỉ sợ 

giác chậm”, đó là nói bạn phải giác ngộ được nhanh, 

cái gốc này hiện tại đang phát động, lập tức phải đình 

chỉ nó, chế ngự nó, đó gọi là tu hành. Nếu quả nhiên 

có thể khống chế được, thì đó gọi là công phu. Cho 

nên công phu đắc lực, bạn liền có thể khống chế được 

phiền  não,  đây  gọi  là  công  phu  đắc  lực.  Không  thể 

khống  chế  phiền  não  được,  vẫn  cứ  khởi  hiện  hành, 

vẫn  cứ  tạo  nghiệp,  thì  công  phu  của  bạn  không  có 

lực. 

Ba  thiện  căn  thế  gian  chính  là  không  tham, 

không  sân,  không  si.  Có  thể  thấy  được  gốc  của  ác, 

149 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





nếu    đảo  ngược  lại  thì  gọi  là  gốc  thiện.  Chúng  ta  ở 

ngay trong cuộc sống thường ngày, sáu căn tiếp xúc 

với cảnh giới bên ngoài khởi tâm động niệm, phải ở 

ngay  nơi  đó  mà  công  phu,  thấy  sắc,  nghe  tiếng,  ý 

niệm Tham - Sân - Si mới vừa khởi, lập tức phải hàng 

phục nó. Trên Kinh Kim Cang đã nói “Vân hà hàng 

phục  kỳ  tâm?”34,  cái  tâm  đó  chính  là  ba  độc  phiền 

não. Bạn phải mỗi giờ mỗi phút đề cao cảnh giác, bởi 

vì ba độc phiền não gốc quá sâu diện tích quá rộng, 

vô  lượng  kiếp  đến  nay  tạo  thành  cái  họa  ngày  nay, 

nhất  thời  muốn  đem  nó  trừ  bỏ,  không  thể  trừ  được, 

thâm căn cố đế, làm gì mà dễ dàng đến như vậy. 

Cho  nên  biện  pháp  duy  nhất  là  đề  cao  cảnh 

giác, nó vừa phát tác lập tức liền khống chế nó, dùng 

phương pháp gì để khống chế? Trên kinh Phật nói với 

chúng ta, tám vạn bốn ngàn pháp môn, vô lượng pháp 

môn. Phương pháp vô lượng vô biên, những phương 

pháp này làm gì? Đều không ngoài khống chế phiền 

não. 

Ngày nay chúng ta học là pháp môn niệm Phật, 

chúng ta dùng một câu Phật hiệu để khống chế nó, ý 

niệm vừa khởi thì “A Di Đà Phật”, hàng phục lấy nó. 

Cái niệm thứ nhất là Tham - Sân - Si vừa khởi thì cái 

niệm thứ hai liền đổi thành “A Di Đà Phật”. Bạn có 

được  loại  phương  pháp  này  thì  niệm  Phật  như  vậy 

công  phu  mới  có  lực,  mới  có  thể  niệm  được  tương 

ưng. Đây là nói thiện căn, ác căn của thế gian. 

150 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Thiện  căn  Bồ  Tát  chỉ  có  một,  bởi  vì  Bồ  Tát 

quyết  định  tu  ba  thiện  căn,  đối  với  ba  thiện  căn  thế 

pháp  (thế  gian)  họ  không  có  vấn  đề,  vì  Bồ  Tát  thì 

đương nhiên kiến tư phiền não, trần sa phiền não đều 

đoạn rồi, vô minh  cũng đã phá đi  một  phẩm,  chứng 

được pháp thân thanh tịnh, cho nên nói thiện căn của 

thế gian họ đã viên mãn. Vậy thì về sau cái gì là thiện 

căn  của  họ?  Phật  nói  đó  là  “Tinh  tấn”,  tinh  tấn  là 

thiện căn duy nhất của Bồ Tát. 

“Tinh tấn” ý nghĩa của hai chữ này cũng là sâu 

rộng vô lượng. 

“Tấn”  là  tiến  bộ,  tiến  mà  không  lùi.  Bộ  kinh 

này của chúng ta, người xưa phán giáo bộ kinh này là 

thuộc  về  đại  thừa  viên  đốn,  còn  thù  thắng  hơn  Hoa 

Nghiêm.  Đại  đức  thời  Tuỳ  Đường  cho  rằng  “Hoa 

Nghiêm” “Pháp Hoa”, chẳng qua chỉ là dẫn đạo của 

“Kinh Vô Lượng Thọ” mà thôi. Bạn thấy đấy, các vị 

ấy đã đem bộ kinh này xem trọng đến dường nào, bộ 

kinh này thù thắng cỡ nào. Vậy thì chúng ta liền biết 

được tiêu chuẩn của bộ kinh này là pháp thân đại sĩ. 

Thế nhưng điểm đặc biệt của kinh này lại là nó “Phổ 

bị ba căn, lợi độn gồm thâu”, do đó phạm vi tinh tấn 

vô  cùng  rộng  lớn.  Pháp  viên  đốn  cần  phải  phá  một 

phẩm vô minh, mới chứng được tam bất thoái, “tấn” 

cái chữ này có rồi, bạn xem “Tấn bất thoái, hành bất 

thoái, niệm bất thoái”. 

151 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





Thế  nhưng  ở  trên  kinh  này  của  chúng  ta  nói, 

không chỉ là chứng được tam bất thoái, mà là   “Viên 

 chứng tam bất thoái”35. Cái chữ “Viên” này, vậy thì 

không thể nghĩ bàn, viên là viên mãn. Chúng ta xem 

thấy ở trên kinh Hoa Nghiêm, Viên Giáo Sơ Trụ Bồ 

Tát  liền  chứng  tam  bất  thoái,  thế  nhưng  không 

“Viên”. 

Người  thế  nào  mới  có  thể  được  gọi  là  “Viên 

chứng tam bất thoái”? Nghiêm khắc mà nói, Bồ Tát 

đẳng giác mới có thể nói là viên chứng, còn nếu như 

đem  tiêu  chuẩn  này  mở  rộng  hơn  một  chút  thì  đó 

chính là  trong kinh  thường  nói  “A  Duy  Việt  Trí  Bồ 

Tát”, đây là trên kinh thường nói, ngay trong ba kinh 

đều nói, hơn nữa nói qua nhiều lần, đây xem là có thể 

nói họ là viên chứng tam bất thoái. A Duy Việt Trí, 

đại đức xưa nói rõ với chúng ta, là từ Thất địa trở lên, 

hay  nói  cách  khác  địa  vị  thấp  nhất  phải  là  Bồ  Tát 

Thất địa. “Thất địa, Bát địa, Cửu địa, Thập địa, Đẳng 

giác”  được  xem  là  thập  nhất  địa,  những  vị  thứ  này 

mới  có  thể  xem  là  “Viên  chứng  tam  bất  thoái”,  đây 

không  phải  là  một  sự  việc  dễ  dàng.  Cho  nên  có  thể 

thấy  được  thù  thắng  hơn  rất  nhiều  so  với  “Hoa 

Nghiêm” đã nói. 

 Vậy thế nào mới xem là “Tinh tấn”? 

“Tinh”  cái  chữ  này  là  tinh  thuần,  thuần  mà 

không tạp mới xem là tinh. Tinh tấn là một khoá mục 

152 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



rất quan trọng trong tu học của Bồ Tát. Phật vì tất cả 

chúng ta nói ra vô lượng pháp môn. Tuy nhiên, Phật 

nói ra vô lượng pháp môn tuyệt nhiên không phải bảo 

bạn toàn bộ thảy đều học tập, nếu bạn nghĩ như vậy, 

thấy như vậy, vậy thì bạn sai rồi. Yêu cầu của Phật là 

bảo  bạn  ở  trong  tất  cả  pháp  môn  chọn  ra  một  môn, 

tinh  tấn  tu  học.  Ý  nghĩa  của  tinh  ở  ngay  chỗ  này, 

“Một  môn thâm nhập, trường kỳ huân tu” thì  gọi  là 

tinh tấn. 

Chúng ta xem thấy trong kinh Hoa Nghiêm từ 

đầu đến cuối, nơi nơi đều hiển thị hiểu quả của tinh 

tấn  tu  học  (chúng  ta  hiện  tại  mới  giới  thiệu  đến  đại 

chúng xuất toà, chưa chánh thức giảng đến kinh văn), 

hiện  tại  nói  ra  cho  chúng  ta,  đại  chúng  tham  dự  cái 

pháp hội  này, họ đều là do từ một  pháp môn chứng 

nhập giải thoát. 

Chứng  nhập  giải  thoát  là  ý  nghĩa  gì  vậy?  Siêu 

việt sáu cõi luân hồi, siêu việt mười pháp giới. “Giải 

thoát”: Giải là khai giải phiền não, kiến tư phiền não 

khai giải rồi, danh từ mới hiện tại gọi là giải phóng. 

Kiến  tư  phiền  não  giải  phóng  thì  thoát  khỏi  sáu  cõi 

luân hồi, là giải thoát. Trần sa phiền não giải phóng 

rồi, vô minh phá một phẩm, bạn liền thoát khỏi mười 

pháp giới. Đây là ý nghĩa của giải thoát. Hay nói cách 

khác chính là thông thường trong nhân gian chúng ta 

gọi là chứng quả. Họ chứng được là quả gì vậy? Phật 

quả, họ thành Phật rồi, Viên Giáo Sơ Trụ thành Phật 

153 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





rồi. 

Cư sĩ Giang Vị Nông ở trong “Kinh Kim Cang 

giảng nghĩa”, giải thích với chúng ta chư Phật (Ngài 

chính là nói pháp này), chư Phật là chỉ người thế nào? 

Chỉ  41  vị  Pháp  Thân  Đại  Sĩ,  đó  gọi  là  chư  Phật. 

Thiên tông Trung Quốc gọi là “Minh tâm kiến tánh, 

kiến  tánh  thành  Phật”.  Người  thế  nào  gọi  là  kiến 

tánh? Viên Giáo Sơ Trụ Bồ Tát thì kiến tánh, phá một 

phẩm vô minh, thấy một phần chân tánh, họ chân thật 

đã thành Phật, kiến tánh thì  liền thành Phật, vị  Phật 

này  gọi  là  “Phần  chứng  vị”  36,  họ  là  Phật  thật,  họ 

không phải  là Phật giả, thế nhưng họ vẫn chưa viên 

mãn,  vì  sao  vẫn  chưa  viên  mãn?  Vọng  tưởng  chưa 

đoạn  tận.  Vọng  tưởng  chính  là  vô  minh,  vô  minh 

chưa  đoạn  hết,  vô  minh  đoạn  hết  rồi,  đó  chính  là 

“Cứu  cánh  viên  mãn  thành  Phật”37.  Vô  minh  tuy  là 

chưa  đoạn  hết,  phá  được  mấy  phần,  cho  nên  họ  là 

Phật thật, không phải Phật giả. 

Các  vị  xem  thử,  tỉ  mỉ  mà  quán  sát,  dùng 

phương pháp gì để thành tựu? Một môn, cho nên họ 

là  “Tinh  tấn  thành  tựu”,  họ  không  phải  là  tạp  tấn 

thành tựu. 

Ngày  nay  chúng  ta  phạm  phải  điều  huý  kỵ  to 

lớn  là  đã  học  quá  nhiều,  môn  nào  cũng  muốn  học, 

môn  nào  cũng  muốn  hạ  công  phu,  đến  sau  cùng 

không môn nào thành. Cái thí dụ này, bắt đầu từ Thế 

154 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Tôn mãi đến hiện tại hôm nay, đời đời đều có cái hiện 

tượng này. Chúng ta là người chân thật học Phật, đối 

với những thứ này không thể không lưu ý đến. 

Bạn  tỉ  mỉ  mà  quán  sát,  người  quá  khứ,  người 

hiện tại họ làm thế nào để thành tựu? Điều kiện để họ 

thành tựu là gì? Người quá khứ người hiện tại tu hành 

thất bại, không có thành tựu, nguyên nhân thất bại ở 

chỗ  nào?  Không  thể  nói  họ  không  có  dụng  công, 

không thể nói họ không có tâm. Họ thật có tâm, thật 

có  dụng  công,  tại  vì  sao  đến  sau  cùng  thì  thất  bại? 

Không phải họ tinh tấn, chúng ta dùng lời hiện đại mà 

họ là loạn tấn, họ tạp tấn, chính là nói họ học được 

quá nhiều quá tạp, cho nên họ không thể thành tựu. 

Đồng  tu  lớp  bồi  huấn  chúng  ta  ở  nơi  đây,  tôi 

nghĩ các vị phải nên thể hội được cái điểm này, phải 

nên có chút nhận biết. Chúng ta ở nơi đây mở lớp bồi 

huấn, kỳ hạn chỉ có ba tháng, bốn tháng, tôi xem thấy 

báo cáo của các vị, các vị viết ra cảm tưởng tâm đắc 

của  các  vị,  các  vị  nói  ở  nơi  đây  ba  tháng,  còn  chắc 

thật hơn các vị ngày trước ở Phật Học Viện học bốn 

năm  rất  nhiều,  vẫn  còn  có  hiệu  quả,  đây  là  nguyên 

nhân  gì?  Tuyệt  đối  không  phải  ở  bên  đây  chúng  tôi 

cao minh hơn so với thầy giáo Phật Học Viện của các 

vị, không phải vậy, hay phương pháp khéo léo hơn so 

với các thầy giáo Phật học viện đã dùng, cũng không 

phải  như  vậy.  Thành  thật  mà  nói,  chúng  ta  mọi  thứ 

155 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





đều không bằng người, nhưng chúng ta nắm lấy được 

nguyên  tắc  gì  mà  làm  cho  các  vị  cảm  thấy  được  ba 

tháng  này  còn  có  hiệu  quả  hơn  so  với  học  tập  bốn 

năm? Chúng ta nắm lấy chính là tinh tấn. Các vị ở nơi 

đây ba tháng chỉ học một môn học, trong khi các vị 

ngày  trước  học  qua  Phật  Học  Viện,  phải  học  mấy 

chục  môn  bài  khoá.  Khác  biệt  chính  ngay  chỗ  này, 

ngay  trong  ba  tháng  này,  trong  đầu  của  các  vị  chỉ 

nghĩ  đến  một  sự  việc,  nghĩ  một  bộ  kinh,  một  pháp 

môn, toàn bộ tinh thần của bạn tập trung vào cái điểm 

này,  bạn  cảm  thấy  có  thành  tựu.  Về  trước  các  vị  đi 

học ở Phật  Học Viện, giờ đầu thì  học  môn này, giờ 

tiếp  theo  thì  lại  đổi  học  một  môn  khác,  trong  một 

ngày mà rất nhiều môn, phải học rất nhiều thứ khác 

nhau, trong não của bạn bị loạn lên, môn học này vẫn 

chưa hấp thu vào được, thì lập tức đổi môn mới khác, 

đừng nói bốn năm không có thành tựu, chứ đến bốn 

mươi năm cũng không có kết quả. 

Chúng ta từ ngay chỗ này mà thể hội, Phật nói 

tinh tấn có đạo lý. Cho nên mọi người trên hội Hoa 

Nghiêm, bạn xem qua những đại chúng xuất toà này, 

không luận họ thị hiện là thân phận gì, chúng ta tỉ mỉ 

quán sát họ, họ tán tụng đối với Phật, chính họ đưa ra 

báo cáo đều nêu ra một môn, ở trên hội Hoa Nghiêm. 

Từ  đó  chúng  ta  chân  thật  thể  hội  được  “Pháp  môn 

bình đẳng, không có cao thấp”. Pháp môn tu học của 

mỗi một người trong họ đều không giống nhau, mỗi 

156 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



một người đều chứng vô thượng đạo, mỗi một người 

đều  thoát  khỏi  sáu  cõi,  mười  pháp  giới,  đều  chứng 

được Tịnh Độ Hoa Tạng của Tỳ Lô Giá Na Phật. Đây 

là chúng ta phải sâu sắc tư duy, biết được tinh tấn là 

một  bí  quyết,  là  diệu  phương,  quyết  định  không  thể 

xen tạp. 

Giác  Minh  Diệu  Hạnh  Bồ  Tát  ở  trong  quyển 

“Tây  Phương  Xác  Chỉ”,  nói  với  chúng  ta  phương 

pháp niệm Phật tinh tấn, Ngài nói ra ba câu “Không 

hoài nghi, không xen tạp, không gián đoạn”. Đặc biệt 

Ngài  trịnh  trọng  dặn  bảo,  người  niệm  Phật  kỵ  huý 

nhất là xen tạp, bạn xen tạp Phật hiệu của bạn quyết 

định niệm không tốt, hay nói cách khác công phu của 

bạn không có lực. Người niệm Phật  chân thật  thành 

tựu như trên kinh Di Đà nói “Nhất tâm bất loạn, tâm 

không điên đảo”. Nhất tâm bất loạn là niệm Phật tam 

muội.  Tâm  không  điên  đảo  là  trí  tuệ  khai  mở,  cũng 

như Đại Thế Chí Bồ Tát đã nói “Tự đắc tâm khai”, tự 

đắc  tâm  khai,  chính  là  trên  kinh  A  Đà  đã  nói  “Tâm 

không được điên đảo”, công phu đều là đang tinh tấn, 

đều là ở một môn thâm nhập. 

Cho nên lớp bồi dưỡng của chúng ta đề xướng 

“Một môn thâm nhập”, tương lai thành lập Phật Học 

Viện vẫn là một môn thâm nhập, còn nếu như chúng 

ta  muốn  giống  như  Phật  Học  Viện  thông  thường, 

trường học thông thường, vậy thì con đường chúng ta 

đi giống y như con đường của họ đã đi, kết quả cũng 

157 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





giống y như kết quả của họ vậy. Lớp như vậy không 

có ý nghĩa, tinh thần thời gian của chúng ta toàn bộ 

đều  lãng  phí,  làm  như  vậy  thì  làm  để  làm  gì?  Tuy 

nhiên, Phật Học Viện của chúng ta có thể mở nhiều 

giáo trình, các vị đồng tu chọn lấy giáo trình nào rồi 

thì  một  môn  thâm  nhập,  mỗi  mỗi  đều  có  thể  thành 

tựu,  như  trên  hội  Hoa  Nghiêm  giống  như  những  vị 

Phật Bồ Tát này vậy, Phật Học Viện này liền có được 

thành  tựu.  Tương  lai  sau  khi  tốt  nghiệp  rồi  thì  xuất 

hiện  rất  nhiều  Bồ  Tát  (dùng  lời  hiện  tại  mà  nói  là 

“Chuyên gia”), học giảng “Kinh Vô Lượng Thọ” bảy 

năm, bảy năm tốt nghiệp ra trường, bạn chính là Vô 

Lượng Thọ Phật, học giảng “Kinh Di Đà” cũng phải 

học 7 năm, 7 năm tốt  nghiệp, bạn chính là A Di Đà 

Phật; Học giảng “Phổ Môn Phẩm”, “Phổ Môn Phẩm” 

cũng phải học 7 năm, sau khi tốt nghiệp ra trường bạn 

chính là Quán Thế Âm Bồ Tát. 

Chúng ta có thể mở rất nhiều giáo trình, chúng 

ta  ở  nơi  đây  tạo  thành  một  thôn  học  Phật  Bồ  Tát, 

chúng ta phải ở trong trường học này lấy được học vị, 

học vị ở chỗ này là Phật, là Bồ Tát, chỉ cần bạn một 

môn tinh tấn không giải đãi, bạn nhất định có thể lấy 

được cái học vị này, sau đó mới có năng lực giáo hoá 

chúng  sanh.  Một  môn  thông  rồi,  xin  nói  với  các  vị 

mỗi  môn  đều  thông.  Đây  là  chỗ  Phật  pháp  không 

giống như  thế gian pháp. Thế pháp, bạn ở trong đại 

học học một môn, cái môn đó bạn có học được thành 

công hơn, còn ở môn hệ khác thì bạn không hề biết, 

158 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



bạn không hiểu. Phật pháp không như vậy, Phật pháp 

một  thứ  thông  rồi, là  một  kinh  thông  thì  tất  cả  kinh 

thông.  Do  nguyên  nhân  gì?  Phật  pháp  là  dạy  bạn 

minh tâm kiến tánh, bao gồm tất cả kinh giáo đều là 

từ  trong  tự  tánh  lưu  xuất  ra,  cho  nên  bạn  từ  bất  cứ 

môn nào kiến tánh, thì bạn liền có thể thông đạt tất cả 

pháp tướng, tất cả  pháp tướng đều là nương tự tánh 

mà lưu xuất ra, thế nhưng sau khi bạn thông đạt, thì 

tất  cả  kinh  đều  thông,  đương  nhiên  tất  cả  kinh  bạn 

đều  có  thể  giảng  được  tốt,  liền  không  khác  gì  với 

Thích Ca Mâu Ni Phật. Vậy vào lúc này có thể dùng 

thái  độ  của  Phật  xuất  hiện  ở  thế  gian  này  không? 

Không thể! Vì sao vậy? Căn tánh chúng sanh hiện tại 

không  như  thời  đại  đó  của  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật, 

bạn phải quán cơ nói pháp. Thời đại hiện tại này, chư 

Phật  đến  cũng  phải  thị  hiện  Bồ  Tát,  không  thể  thị 

hiện thân phận của Phật, Phật là đại thông gia, bất cứ 

kinh nào cũng đều có thể giảng, Bồ Tát không phải là 

thông gia, là chuyên gia, chỉ  giảng một  môn, đây là 

điều Phật cùng Bồ Tát không giống nhau. Các vị phải 

tỉ mỉ mà nghĩ xem, bạn chính mình bản thân là Phật, 

là đại thông gia, bạn phải xem thấy căn tánh của tất 

cả chúng sanh để thị hiện thế nào? Thị hiện Bồ Tát, 

thị  hiện  chuyên  gia,  khuyên  người  tinh  tấn.  Đây  là 

bạn đại từ đại bi, không phải bạn không thông, mà là 

chúng sanh không thông, chúng sanh học hai thứ, ba 

thứ thì không thể nhập môn, nên chính mình cần phải 

làm ra một tấm gương, thị hiện một môn, ta một môn 

159 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





thông rồi, bạn học với tôi một môn, bạn cũng thông, 

họ mới có thể tin tưởng. 

Từ  những  chỗ  này  chúng  ta  chân  thật  thể  hội 

được  Phật  Bồ  Tát  là  từ  bi  vô  tận,  quan  tâm  thương 

yêu đối với chúng sanh, không bỏ sót một ai, làm ra 

vô  số  thị  hiện  làm  gương  mẫu  cho  chúng  sanh,  dạy 

bảo  chúng  sanh  tinh  tấn,  cái  ý  nghĩa  này  chúng  ta 

luôn phải có thể thể hội được. 

Cho  nên  tương  lai  chúng  ta  ở  trong  Phật  Học 

Viện phương pháp sắp xếp giáo trình giáo học, chúng 

ta quyết định là tuân thủ giáo huấn của Phật đà, nhất 

định  không  thể  trái  phạm,  chúng  ta  biết  nếu  trái 

ngược, chúng ta nhất định thất bại, chúng ta tuân thủ 

quyết định có thành tựu. Hy vọng các vị đều có thể tu 

hành chứng quả, đều có thể chân thật lấy được học vị 

của Bồ Tát, vậy thì Phật Học Viện của chúng ta thành 

công rồi. 

 “Tinh tấn” còn có các ý nghĩa khác. 

Thông thường kinh luận nói được rất nhiều, các 

vị  cũng  nghe  được  rất  nhiều,  không  cần  phải  nói 

nhiều, chúng ta đặc biệt nhấn mạnh vấn đề quyết định 

phải chuyên tinh. 

Tịnh Tông tu chính là sáu  môn, là “Năm kinh 

một luận”, tùy theo chính bạn hứng thú chọn lấy bất 

160 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



cứ  bộ nào, chỉ  cần  chuyên tinh thì  đều có thể thành 

công.  Bao  gồm  tất  cả  kinh  luận  đại  thừa  tiểu  thừa, 

bao gồm điển tích của thế gian có thể làm tham khảo, 

có  thể  làm  bổ  trợ,  giống  như  đi  học  ở  trường  vậy. 

Chúng ta tu chính khoá, trợ tu thì nhất định phải phân 

ra rõ ràng tường tận, thông suốt thấu đáo. Giáo trình 

nào có thể giúp cho ta tu chính khoá, thì bộ kinh đó 

có  thể  tham  khảo.  Còn  nếu  bộ  kinh  luận  nào  không 

giúp  cho  ta  tu  chính  thì  chúng  ta  tạm  thời  có  thể 

không nên chú ý đến nó, nhất định phải đem toàn bộ 

tinh thần thời gian tập trung lại. 

Thái  độ  tu  học,  trong  lúc  giảng  dạy  cũng  đã 

giảng  nói  rất  nhiều  là  “Tín  -  Giải  -  Hành  -  Chứng”. 

Tín - Giải - Hành - Chứng trên kinh Hoa Nghiêm nói 

rất hay:  “Hành bố viên dung”38  là đồng thời, tuy có 

thứ lớp, thế nhưng nó là dung thông, một tức là bốn, 

bốn  tức  là  một,  chúng  ta  mới  có  thể  vào  được  cảnh 

giới, còn như muốn đem nó phân thành bốn giai đoạn 

thì  khó.  Cái  đạo  lý  này  phải  hiểu:  Hành  bố  không 

ngại viên dung, hành bố là thứ đệ, hay nói cách khác 

thứ đệ không chướng ngại viên dung, trong viên dung 

không  chướng  ngại  thứ  đệ.  Cái  đạo  lý  cùng  sự  thật 

này, trên kinh Hoa Nghiêm giảng nói được rất nhiều 

rất  rõ  ràng.  Chúng ta  hiểu  rõ  liền biết được  làm  thế 

nào tu học. “Tinh tấn” mới có thể đạt đến một khoá 

mục sau là “Thiền định”. 

Hai là “Định” . 

161 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





Phía  trước  chúng  ta  giảng  Nhẫn  nhục  Ba  La 

Mật, Nhẫn nhục là tiền phương tiện của Thiền định. 

Các  vị  nghĩ  xem,  nếu  như  việc  nào  bạn  cũng  đều 

không thể nhẫn, thì bạn làm sao được định? Cho nên 

từ  nhẫn  nhục,  lại  thêm  vào  tinh  tấn,  bạn  liền  được 

định. Định là thọ dụng chân thật. 

 Điều thứ nhất: Định là định ở nhất. 

Cái  “Nhất”  này  không  phải  là  chuyên  nhất, 

không phải duy nhất, không phải độc nhất, mà là tùy 

nhất, có vậy Phật pháp mới viên dung. 

Tôi học “Kinh Vô Lượng Thọ”, tâm của tôi liền 

định  ngay  ở  trên  “Kinh  Vô  Lượng  Thọ”,  tôi  học 

“Kinh  Kim  Cang”,  thì  tâm  của  tôi  định  ngay  ở  trên 

“Kinh Kim Cang”. 

Pháp  môn  tu  học  của  mỗi  một  người  không 

giống nhau thì điểm định của mỗi người cũng không 

giống  nhau,  cho  nên  “Nhất”  là  “Tùy  nhất”,  không 

phải duy nhất, có vậy mới hiển thị ra pháp môn bình 

đẳng,  không  có  cao  thấp.  Bạn  ở  trong  bất  cứ  một 

pháp  môn  nào  đều  có  thể  được  định,  định  chính  là 

Tam muội, từ Tam muội mới khai trí tuệ. 

Pháp môn tuy là nhiều, một pháp môn nào khế 

với cơ của chính mình, chỗ này nhất  định phải  nắm 

lấy.  Vì  sao  vậy?  Pháp  môn  khế  cơ  dễ  dàng  thành 

162 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



công, pháp môn không khế cơ thì rất khó thành công. 

Do  đó tu học chọn lựa pháp môn, tương lai tu hành 

chứng quả đối với bạn quan hệ rất lớn. Còn nếu bạn 

chọn sai, chọn lựa pháp môn rất không dễ tu học mà 

bạn  muốn  có  được  thành  tựu  thì  khó.  Cho  nên  nhất 

định phải chọn khế hợp căn cơ của chính mình. 

Thế  nhưng  chọn  lựa  pháp  môn,  đó  là  đại  học 

vấn, là trí tuệ chân thật. Khi Phật còn tại thế không có 

vấn  đề.  Vì  sao?  Phật  chứng  được  trí  tuệ  cứu  cánh 

viên  mãn,  nên  bất  cứ  chúng  sanh  nào  thân  cận  với 

Phật đà, Phật vừa nhìn liền rõ ràng tường tận đối với 

căn tánh của họ, Phật biết được đời quá khứ của họ, 

đời  đời  kiếp  kiếp  vô  số  hành  nghiệp  Phật  thảy  đều 

biết, cho nên chân thật có thể tuỳ bệnh mà cho thuốc, 

thuốc đến bệnh khỏi, nói pháp khế cơ. Sau khi Phật 

diệt độ, cũng vẫn còn có một số đệ tử tu hành chứng 

quả, Bồ Tát, Thanh Văn, Duyên Giác, các Ngài cũng 

có  năng  lực  quán  cơ,  thế  nhưng  quả  của  họ  chứng 

không phải là quả cứu cánh viên mãn, do đó năng lực 

quán cơ, không hề viên mãn như Thế Tôn. Thí dụ A 

La  Hán,  A  La  Hán  có  thể  quán  sát  một  chúng  sanh 

quá  khứ  500  đời,  trước  500  đời  này  thì  A  La  Hán 

không  biết  được,  thì  không  có  năng  lực,  tình  huống 

ngay trong 500 năm gần đây của bạn thì họ biết được, 

do  đó  họ  nói  pháp  cũng  tương  đối  khế  cơ,  nhưng 

không  hề  cứu  cánh  viên  mãn  như  Phật  vậy.  Tuy 

nhiên, như vậy cũng xem là không tệ. 

163 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





Thế  nhưng  đến  ngày  nay,  chúng  ta  gặp  được 

thiện tri thức giảng kinh nói pháp, đều là thân phàm 

phu, nên đừng nói bạn quá khứ một đời cũng không 

biết,  ngay  cái  thân  hiện  tại  này,  thí  dụ  nói  năm  nay 

bạn  30  tuổi,  sự  việc  của  30  năm  về  trước  họ  đều 

không biết được, bạn ngày trước học cái gì, làm việc 

gì,  họ  đều  không  biết,  thì  nói  pháp  làm  gì  khế  cơ? 

Đây là chỗ khó khăn của thân phàm phu. Giống như 

đại phu xem thấy người bệnh, không biết tí gì đối với 

bệnh  án  của  bệnh  nhân,  họ  vì  sao  bị  bệnh  này?  Bị 

bệnh bao lâu, đều không biết, xem thấy tình hình hiện 

tại của bạn, cho bạn dùng thuốc, dùng thuốc đều là có 

tính thăm dò, sợ xảy ra vấn đề, còn có một số tuỳ ý, 

không hiểu thấu hết mà cho thuốc bạn. Vừa cho thuốc 

sai, người học Phật này liền học ra bệnh thần kinh mà 

Phật pháp chúng ta gọi là ma dựa, bạn xem thấy hiện 

tượng này có nhiều ít? Nơi nơi chúng ta đều xem thấy 

có rất nhiều người, tuổi còn rất trẻ, đi học thì rất giỏi, 

tốt nghiệp đại học rồi, thậm chí có được học vị Thạc 

sĩ, Tiến sĩ rồi, học Phật học được một hai năm thì bị 

thần  kinh  phân  liệt,  thật  đáng  thương,  tiền  đồ  thảy 

đều bị hủy diệt. Đó là vì gì vậy? Đại phu đã cho sai 

thuốc,  pháp  không  xứng  cơ  làm  hại  pháp  thân  huệ 

mạng của người, việc này chúng ta không thể không 

biết, không thể không cảnh giác. 

 Điều  thứ  hai:  Thiền  định  ở  trong  pháp  môn  niệm 

 Phật  của  chúng  ta  chính  là  nhất  tâm  bất  loạn,  tâm 

 thanh tịnh. 

164 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Trên  đề  Kinh  Vô  Lượng  Thọ  đã  nói  “Thanh 

tịnh, bình đẳng, giác”: Thanh tịnh, bình đẳng chính là 

thuộc  về  thiền  định.  Thanh  tịnh,  bình  đẳng  là  công 

phu, không phải nghe qua thì bạn liền được tâm thanh 

tịnh, liền được tâm bình đẳng, làm gì mà dễ dàng như 

vậy. 

 Cái gì gọi là thanh tịnh? 

Không  tiêm  nhiễm  đối  với  thế  xuất  thế  gian 

pháp mới gọi  là thanh tịnh. Các vị  đồng tu phải ghi 

nhớ, không tiêm nhiễm không phải nói là bạn không 

tiếp xúc, bạn có thể tiếp xúc, tiếp xúc mà không thể 

tiêm nhiễm. Tông môn có một câu nói rất hay, gọi là 

 “Bách  hoa  tùng  trung  quá,  nhất  diệp  bất  triêm 

 thân”39, đó chính là thiền định. Đây là thí dụ sáu căn 

chúng  ta  có  thể  tiếp  xúc  với  cảnh  giới  sáu  trần  bên 

ngoài,  biết  được  cảnh  giới  sáu  trần  là  huyễn  tướng, 

mộng huyễn bào ảnh, cho nên trong tâm đối với cảnh 

giới bên ngoài đích thực là không có phân biệt, không 

có chấp trước, đây chính là phiến lá không dính thân 

(“Nhất diệp bất triêm thân”). Bạn vừa khởi niệm phân 

biệt đối với cảnh giới bên ngoài, khởi một niệm chấp 

trước, bạn liền bị ô nhiễm, thì bạn không có sức định. 

Cho  nên  tiền  phương  tiện  của  thiền  định  là 

nhẫn nại, là nhẫn nhục. Nhẫn nhục chính là ý nghĩa 

của nhẫn nại. Chúng ta tu định nhất định phải vào từ 

cửa  nhẫn  trước.  Nhẫn  là  tiền  phương  tiện  của  thiền 

165 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





định. Thiền định trong tu học là thọ dụng chân thật, 

cho  nên  Thiền  Định  cũng  gọi  là  Tam  Muội.  Tam 

muội  là  tiếng  Phạn,  từ  trên  mặt  chữ  mà  dịch  là 

“Chánh thọ”, hưởng thụ bình thường. 

 Cái gì là hưởng thụ bình thường? 

Phật nói với chúng ta phàm phu sau cõi hưởng 

thụ không bình thường, khái quát phân làm 5 loại lớn 

“Khổ,  Lạc  (vui),  ưu  (buồn),  hỉ  (mừng),  xả”,  đây  là 

hưởng  thụ  của  phàm  phu  sáu  cõi.  Thân  có  khổ,  lạc 

thọ, tâm có ưu, hỉ  thọ, còn ngay thân không có khổ 

vui,  tâm  không  lo  mừng  vào  lúc  này  gọi  là  xả  thọ, 

tổng cộng hưởng thụ 5 loại lớn. 

 Chánh thọ là gì? 

Năm loại hưởng thụ (5 thọ) thảy đều không có, 

đó chính là chánh thọ, thiền định là chánh thọ. 

Hưởng thụ của chư Phật Bồ Tát, loại hưởng thụ 

này tuyệt nhiên không lìa khỏi thế gian chúng ta. Phật 

Bồ Tát thị hiện ở thế gian chúng ta trong “Kinh Hoa 

Nghiêm” các vị xem thấy sau cùng 53 vị đồng tham, 

53 vị thiện tri thức này, thân phận của họ nam nữ già 

trẻ, các ngành các nghề. Cái ý này liền hiển thị chư 

Phật Bồ Tát ở chỗ nào? Đã hoà thành một mảng đời 

sống của chúng ta. 

166 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Chúng  ta  từ  sớm  đến  tối  đã  tiếp  xúc  một  số 

người, sự, vật, bên trong đó đã có rất nhiều chư Phật 

Bồ Tát ở trong, đáng tiếc chúng ta không nhận biết. 

Đến  lúc  nào  bạn  có  thể  nhận  thức?  Bạn  đọc  thông 

kinh  Hoa  Nghiêm  thì  bạn  liền  nhận  thức,  bạn  liền 

nhận biết chung quanh chúng ta, chân thật là không ít 

Phật Bồ Tát đang ở đây, đây là sự thật. Những người 

đó  vì  sao  là  Phật  Bồ  Tát?  Họ  hoà  thành  một  khối 

trong đời sống chúng ta, nhưng hưởng thụ không như 

nhau, hưởng thụ của chúng ta là khổ, vui, mừng, lo, 

xả, còn hưởng thụ của các Ngài là chánh thọ, không 

luận là thân phận như thế nào, không luận từ nơi một 

nghề  nghiệp  nào,  tâm  địa  của  họ  thanh  tịnh,  không 

nhiễm  một  trần,  tự  tại  an  lạc,  con  người  đó  không 

phải là phàm phu, con người đó chính là Phật Bồ Tát 

thị hiện. Bạn phải biết nhìn, bạn phải khéo vận dụng 

sáu căn của bạn, bạn có thể quán sát chung quanh có 

rất nhiều Phật Bồ Tát, có rất nhiều thiện tri thức chân 

thật, chúng ta phải nên học tập với họ. 

 Điều thứ ba: Thiền định ngoài ra còn một ý nghĩa là 

 chủ tể. 

Trong  lòng  có  chủ  tể,  không  thể  bị  cảnh  giới 

bên ngoài dao động, đó là sức định. 

Ta tu học pháp môn này, hoặc giả là bạn y theo 

Kinh  Vô  Lượng  Thọ  mà  tu  học,  hoặc  giả  là  y  theo 

“Kinh A Di Đà” mà tu học, đây là giả thuyết chúng ta 

167 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





chọn  lấy  bộ  kinh  này,  pháp  môn  này,  nếu  có  người 

khác đến nói Phật pháp thế nào cho ta nghe, nói pháp 

môn  như  thế  nào,  ta  chắp  tay  cung  kính,  ta  quyết 

không thay đổi, ta một môn học tập đến cùng. Đây là 

trong tâm bạn có sức định, bạn có chủ tể. 

Tốt rồi hôm nay chúng ta chỉ học đến đây thôi. 

A DI ĐÀ PHẬT! 


****** 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

168 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 

(VCD 078) 

Hai là: “Định”  (tiếp theo) 



Chúng ta ở ngay trong quá trình học tập thường 

hay gặp một số đồng tu đến nói với tôi rằng, họ có nghe 

một  người  nào  đó  nói,  một  vị  pháp  sư  nào  đó  nói, 

phương  pháp  niệm  Phật  của  chúng  ta  đây  vẫn  chưa 

phải là tốt nhất, phương pháp của họ còn thù thắng hơn 

chúng ta, thế là tâm liền dao động. Đó là gì vậy? Bạn 

không có sức định, người bên cạnh dùng quạt phẩy nhè 

nhẹ,  thì  bạn  liền  dao  động,  thì  bạn  làm  sao  có  thành 

tựu? Bạn nói pháp môn này của họ tốt hơn chúng ta thì 

theo học với họ, vừa qua được mấy ngày lại gặp một 

người khác, người này lại nói phương pháp còn tốt hơn 

so với người kia, vậy là bạn liền lại chạy qua bên đó. 

Đứng núi này nhìn núi nọ, ngay trong một đời này của 

bạn ngày ngày chuyển đổi pháp môn đến sau cùng một 

môn cũng không thể thành tựu. Nói pháp môn này cao, 

pháp  môn  kia  thấp,  vậy  thì  trên  Kinh  Kim  Cang  lời 

Phật  nói  “Pháp  môn  bình  đẳng,  không  có  cao  thấp”, 

phải mau sửa đổi lại là “Pháp môn không bình đẳng, có 

cao có thấp”, chính là cái ý này mà. Đây là bạn ngu si. 

Yêu ma quỷ quái chỉ có thể dao động tâm người ngu si, 

vì  sao  vậy?  Vì  họ  không  có  chủ  tể,  họ  không  có  sức 

định. Không có chủ tể rất dễ bị thiệt thòi, rất dễ bị lừa 

gạt. Người tâm có chủ tể, người có sức định, không thể 

bị dao động. 

169 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





Cái  sự  việc  này,  các  vị  phải  cố  gắng  mà  đọc 

“Quán  Vô  Lượng  Thọ  Phật  Kinh  Tứ  Thiệp  Sớ”, 

chính là chú giải của Đại sư Thiện Đạo, đặc biệt  xem 

cái  đoạn  chú  giải  “Thượng  Phẩm  Thượng  Sanh 

Chương”,  cái  đoạn  chú  giải  đó  Ngài  chú  được  rất 

tường tận. Chúng ta đã từng giảng qua toàn kinh này, 

cũng đặc biệt giảng qua cái đoạn này, “Thượng Phẩm 

Thượng  Sanh  Chương”.  Tôi  nhớ  được  tôi  đã  giảng 

qua cái đoạn này, giảng được rất tỉ mỉ, nếu bạn chân 

thật ở trong cái đoạn này thể hội được, tâm của bạn 

liền có chủ tể, không thể dao động. Đại sư Thiện Đạo 

nói  trong  đó  “Đừng  nói  thiện  tri  thức  đến  khuyên 

chúng  ta  đổi  pháp  môn,  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  đến 

nói  đổi  pháp  môn  cũng  không  làm,  tất  cả  chư  Phật 

Như  Lai  đến  nói  cũng  không  làm.  Bạn  có  thể  cùng 

với  chư  Phật  Như  Lai  nói  “Con  đã  chọn  lấy  pháp 

môn này, pháp môn đó tuy là tốt, để dành cho người 

khác học, con vẫn là học cái pháp môn này”, kiên trì 

đến cùng. Đại sư Thiện Đạo dạy chúng ta bí quyết, kể 

cả khi Phật đến khuyên chúng ta đổi pháp môn này, 

chúng ta cũng không dao động, huống hồ là thiện tri 

thức  gì  đó.  Đại  sư  Thiện  Đạo  nêu  ra  thí  dụ  này  rất 

hay,  chúng  ta  phải  suy  xét  nhiều,  nếu  không  mà  nói 

cái  đạo  tâm  này  của  chúng  ta  gọi  là  đạo  tâm  sương 

sớm,  nước  trên  lục  bình,  tuỳ  theo  gió  dao  động, 

không có gốc, thì làm sao bạn có thành tựu. 

Thế  Tôn  có  thể  nói  là  từ  bi  đến  cùng  tột,  biết 

được  tâm  bệnh  của  chúng  sanh  thời  Mạt  pháp,  cho 

170 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



nên  trước  khi  nhập  diệt,  lưu  lại  cho  chúng  ta  “Tứ  y 

pháp”,  giúp  cho  các  đệ  tử  về  sau  ở  ngay  trong  một 

đời bảo đảm bạn tu học thành tựu. Trong Tứ y pháp, 

câu thứ nhất, liền dạy chúng ta “Y pháp bất y nhân”: 

Phàm  hễ  không  thể  thành  tựu  là  trái  với  giáo  huấn 

của Phật Đà, họ làm gì vậy? Họ “Y người” không “Y 

pháp”,  quyết  định  thất  bại.  Chúng  ta  phải  luôn  ghi 

nhớ lời giáo huấn này của Thế Tôn. 

Niệm  Phật,  người  Nhật  Bản  đề  xướng  “Bổn 

nguyện niệm Phật”, nói pháp môn này tốt, siêu vượt 

hơn chúng ta rất nhiều, còn người Trung Quốc chúng 

ta niệm Phật, đều là sanh “Biên  địa nghi  thành”, họ 

niệm  Phật  thì  thượng  thượng  phẩm  vãng  sanh.  Bổn 

nguyện niệm Phật có ra từ bộ kinh nào? Tịnh Độ ba 

kinh một luận, sau đó tổ sư thêm vào năm kinh một 

luận,  trong  5  kinh  1  luận  đều  không  có  nói  “Bổn 

nguyện niệm Phật”. Trên Kinh Vô Lượng Thọ ba bậc 

vãng sanh, điều kiện nói ra rất rõ ràng tường tận, bạn 

không nghe, lại nghe người ta ăn nói xằng bậy. Thành 

thật mà nói, chúng ta niệm Phật sanh “Biên địa nghi 

thành”, không tệ, còn họ như vậy ngay đến biên địa 

nghi thành cũng không có phần, kém xa so với ta. Vì 

sao  vậy?  Gây  rối  sanh  sự,  hủy  báng  Phật  pháp,  họ 

đang làm những  việc như  vậy, phá hoại  tín tâm  của 

bạn, đoạn tất cả pháp thân huệ mạng của chúng sanh, 

bạn  thử  nghĩ  xem  quả  báo  của  họ  ở  đâu?  Chúng  ta 

quyết định y theo giáo huấn của kinh điển, “Y pháp 

bất y nhân”, họ tu của họ, ta tu của ta. 

171 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





Các  vị  cũng  đã  từng  nghe  nói  qua,  lão  hoà 

thượng  Đế  Nhàn  có  một  đồ  đệ  là  một  người  thợ  vá 

nồi, ông không hiểu bất cứ thứ gì, lão hoà thượng Đế 

Nhàn chỉ dạy ông một câu “Nam Mô A Di Đà Phật”, 

một  lòng  chuyên  niệm,  niệm  mệt  rồi  thì  nghỉ  ngơi, 

nghỉ ngơi khoẻ rồi thì phải mau niệm tiếp. Người ta 

niệm  đến  ba  năm  bốn  năm  thì  đứng  vãng  sanh. 

Những  người  này  là  đến  hiện  thân  nói  pháp  cho 

chúng ta xem. Vì sao ông có được loại công phu này? 

Ông chỉ là một câu A Di Đà Phật, tâm của ông định ở 

trên câu A Di Đà Phật, ngoài A Di Đà Phật ra, trong 

lòng ông không có vọng tưởng, không có phân biệt, 

không có chấp trước, không có tạp niệm, “Một lòng 

chuyên niệm” ông đã làm được. 

Trên Kinh Vô Lượng Thọ dạy chúng ta bí quyết 

niệm Phật có 8 chữ “Phát tâm Bồ Đề, một lòng chuyên 

niệm”. Vậy thì người thợ vá nồi có phát tâm Bồ Đề hay 

không?  Thật  tế  mà  nói  cái  gì  gọi  là  tâm  Bồ  Đề  ông 

không  hiểu,  tâm  của  ông  có  phát  hay  không?  Có! 

Nhưng chính ông cũng không hề biết.  Bạn xem trong 

“Di Đà Kinh Yếu Giải”, Đại sư Ngẫu Ích nói rất hay, 

Ngài nói: “Một lòng một dạ chuyên cầu vãng sanh thế 

giới Cực Lạc, một lòng một dạ chỉ muốn thấy A Di Đà 

Phật,  cái  tâm  này  chính  là  tâm  Vô  Thượng  Bồ  Đề”. 

Cách nói này, các đại đức xưa trước Đại sư Ngẫu Ích 

chưa nói qua, chúng ta ở trong tất cả văn tự ghi chép 

cũng chưa nghe nói qua. Vậy Đại sư Ngẫu Ích nói có 

đúng không? Chúng ta tỉ mỉ mà tư duy, Ngài nói không 

172 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



hề sai, một lòng hướng Phật, đây không phải là cái tâm 

 Vô Thượng Bồ Đề thì cái tâm gì? 

Cho nên chúng ta xem thấy, chúng ta xem thấy 

rất  nhiều  lão  ông,  lão  thái  bà  không  biết  chữ  nào, 

không biết thứ gì, kinh giáo thì chưa nghe buổi giảng 

nào, niệm Phật niệm qua hai ba năm, đứng mà vãng 

sanh,  ngồi  mà  vãng  sanh,  biết  trước  giờ  chết,  họ  lại 

không  bị  bệnh,  lúc  ra  đi  tướng  lạ  rất  đẹp,  chính  là 

chuyên  tinh,  thời  gian  của  họ  tuy  là  không  dài,  họ 

được  định,  được  niệm  Phật  Tam  muội,  chính  là  nói 

họ  được  nhất  tâm  bất  loạn,  tâm  của  họ  không  điên 

đảo, rõ ràng tường tận, thông suốt thấu đáo, họ đi đến 

thế giới Cực Lạc, họ thành công rồi. 

Ở  thế  gian  này  pháp  sư  giảng  kinh  nói  pháp, 

pháp sư tu học các pháp môn khác, không bằng ông 

già  bà  lão  này,  không  thể  so  với  họ.  Cái  điểm  nào 

không  thể  so?  Người  ta  chuyên  tinh,  còn  pháp  sư 

giảng kinh chúng ta, có lúc vẫn còn phải đọc kinh, có 

những  lúc  vẫn  còn  phải  chuẩn  bị,  không  thể  không 

phân tâm, còn phải  tiếp xúc thính chúng, còn có rất 

nhiều những thù đáp, không có cách gì cự tuyệt, cho 

nên không thể bằng được những ông già bà lão đó, họ 

vậy  mà  tốt,  có  đại  phước  báo,  người  thế  gian  xem 

thường họ, không thèm để ý đến họ, đó là đại phước 

báo, bạn hiểu hay không? Quyết không thể nói quen 

biết  người  nhiều,  có  danh  tiếng  trong  xã  hội,  con 

người đó có phước, nói thực con người này một chút 

173 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





phước báo cũng không có, người tìm gây phiền phức 

cho  họ  quá  nhiều.  Còn  lão  thái  bà  vô  tri  vô  thức, 

không có người tìm gây phiền phức cho bà, vậy mới 

gọi là đại phước báo, ngay trong một đời niệm Phật, 

không có người quấy nhiễu họ, không có người phá 

hoại công phu của họ. 

Cho  nên  cái  gì  gọi  là  phước  báo,  người  thông 

thường không hiểu được rõ ràng, người chân thật có 

đại phước báo bạn không nhận biết. Người hoàn toàn 

không  có  phước  báo  thì  bạn  lại  cho  rằng  con  người 

này phước báo rất lớn, vì giao tế qua lại rất rộng, một 

ngày từ sớm đến tối bù đầu bù cổ, bận đến sau cùng 

đi vào trong ba đường, vậy phước báo ở chỗ nào vậy? 

Quả báo của họ là ba đường ác. Còn con người ở thế 

gian không có tiền của, lại không có địa vị, không có 

người nào xem trọng họ, một lòng niệm Phật, thì quả 

báo của họ ở thế giới Cực Lạc, ngày ngày đứng ở bên 

cạnh A Di Đà Phật, ai nhận biết được rõ ràng? 

Hiện tại chúng ta đang tích cực trù bị xây Niệm 

Phật Đường, trù bị xây thôn Di Đà, tương lai có thể 

vào trong thôn Di Đà để niệm Phật, đó là đại phước 

báo đệ nhất đẳng ngay trong thế kỷ này. Vì sao? Đến 

nơi  đó  niệm  Phật  không  có  người  quấy  nhiễu  bạn, 

chúng ta sẽ có rất nhiều hộ pháp hộ trì bạn, không để 

cho  người  khác  đến  quấy  nhiễu  bạn,  người  thân 

quyến thuộc đến thăm viếng bạn, chúng ta đều sẽ cự 

tuyệt, khi bạn đang niệm Phật, không để họ bước vào 

174 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



quấy  nhiễu.  Tương  lai  trong  thôn  Di  Đà  không  bắt 

điện  thoại,  đã  bắt  điện  thoại,  khó  tránh  khỏi  người 

trong nhà bạn sẽ thường hay gọi điện đến, không có 

điện thoại, cách tuyệt với tin tức bên ngoài, bên trong 

cũng không có truyền hình, bạn cũng không xem thấy 

được  tin  tức.  Thế  nhưng  bên  trong  bắt  ti  vi  để  bạn 

xem  Niệm  Phật  Đường  mọi  người  đang  niệm  Phật, 

pháp sư đang giảng kinh, ti vi là để bạn xem những 

thứ  này,  hoàn  toàn  không  thể  xem  được  tin  tức.  Ở 

trong đó cũng không đặt báo chí, cũng không có tạp 

chí,  cho  nên  đến  ở  nơi  đó  ngày  ngày  thiên  hạ  thái 

bình,  không  có  bất  cứ  việc  gì,  thân  tâm  của  bạn  an 

định, ở nơi đó dễ dụng công, chân thật thành tựu, các 

vị đích thực có thể đạt đến nhất tâm bất loạn, cho dù 

không  đạt  được  nhất  tâm  bất  loạn,  công  phu  thành 

khối  thì  nhất  định  có  thể  đạt  được.  Công  phu  thành 

khối  là  nhất  tâm  bất  loạn  hạ  hạ  phẩm,  phàm  phu 

chúng ta chỉ cần có loại công phu này, vãng sanh thế 

giới  Cực Lạc liền có phần, cõi phàm thánh đồng cư 

cũng có phần. 

Hôm  nay  các  vị  tặng  bao  đỏ  cho  tôi,  cúng 

dường cho tôi. Tôi nói các vị nghe, cúng dường cho 

tôi không có phước báo, tôi lập tức chuyển đến thôn 

Di Đà, phước báo của các vị sẽ lớn hơn, phước báo 

chân thật, một chút cũng không giả, vì tương lai ở nơi 

đó  chúng  ta  suy  nghĩ  đến  sẽ  có  rất  nhiều  người  ở 

trong  đó  niệm  Phật  vãng  sanh  bất  thoái  thành  Phật. 

Đây là chúng ta có thể xem thấy được, có thể dự kiến. 

175 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





Cho nên những nhân viên phục vụ này của chúng ta, 

nhân  viên  làm  việc,  tôi  cũng  là  làm  việc,  cư  sĩ  Lý 

Mộc  Nguyên  cũng  là  phục  vụ,  nhân  viên  làm  việc, 

chúng ta làm hộ pháp. Vậy chúng ta dùng tâm trạng 

thế nào để hộ trì mọi người? Tôi đã nói qua rất nhiều 

rất nhiều lần, chúng ta nhất định phải từ nội tâm chân 

thành mà phát ra, mỗi một người niệm Phật bước vào 

Niệm Phật Đường đều là cha mẹ quá khứ, chư Phật vị 

lai  của  chúng  ta.  Chúng  ta  dùng  cái  tâm  hiếu  thuận 

tâm  cung  kính  để  phục  vụ  cho  mọi  người,  để  chăm 

sóc cho mọi người. 

Có rất nhiều đồng tu đến nói với tôi, tương lai họ 

cũng  muốn  đến  các  nơi  khác  để  xây  dựng  Niệm  Phật 

Đường, cũng là xây thôn Di Đà, lấy theo mô hình giống 

như đây mà làm. Họ đến nói với tôi, tôi lắc đầu tôi nói: 

“Nhất định bạn không làm được”. Do nguyên nhân gì 

vậy? Liệu bạn có thể xem mỗi người như cha mẹ của 

chính mình hay không? Xem họ như là A Di Đà Phật 

hay không? Bạn không có được cái tâm này, vậy thì bạn 

không làm được. Tài lực, sức lực, vật lực của bạn có thể 

phong phú hơn chúng tôi nơi đây, thì tôi tin, bạn có thể 

làm được, nhưng còn cái tâm này thì bạn không có, tâm 

hiếu thuận tâm cung kính đối với tất cả chúng sanh thì 

bạn không có, vậy đạo tràng của bạn sẽ không bằng đạo 

tràng ở đây. Nếu bạn có thể đối với tất cả chúng sanh 

đầy đủ tâm cung kính, tâm hiếu thuận, thì bạn sẽ giống y 

như cái đạo tràng này vậy. Các vị đến nơi đây, cảm thấy 

không khí thật khác thường, từ trường không như nhau, 

176 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



đương  nhiên  khác  nhau.  Tại  vì  sao  không  giống?  Cái 

đạo tràng này có chư Phật Bồ Tát ở nơi đây, Niệm Phật 

Đường có chư Phật Bồ Tát, cùng đến niệm Phật với mọi 

người, Long thiên, Thiện thần ủng hộ, những tướng lạ 

này, có một số đồng tu thấy được đến nói với tôi, thần 

hộ pháp nhiều, thấy được họ đang xếp hàng. Những tình 

hình này tôi đều biết được, tôi đều nhận biết, cảm ứng 

đạo giao, không thể nghĩ bàn. 

Tóm lại một câu mà nói, tâm nhất định phải có 

được chủ tể, tuyệt đối không bị bất cứ cảnh giới nào 

dao động. Chúng ta y cứ “A Di Đà Phật”, y cứ “Kinh 

Vô  Lượng Thọ”,  chọn lấy trì  danh niệm Phật, trong 

bốn loại  phương pháp niệm Phật, chúng ta chọn lấy 

trì danh niệm Phật, một câu Phật hiệu niệm đến cùng. 

Chúng ta tu học những phương pháp này là có truyền 

thừa,  không  phải  chính  mình  biên  tạo  ra,  phương 

pháp của tôi là do lão sư Lý truyền cho tôi, lão sư Lý 

là được đại sư Ấn Quang truyền lại cho ông, cho nên 

truyền thừa của chúng ta là từ nơi Đại sư Ấn Quang 

mà có, núi Linh Nham Tô Châu là tổ đình của chúng 

ta, pháp mạch của chúng ta là một mạch truyền thừa. 

Y theo phương pháp này tu học, người có được thành 

tựu  thật  quá  nhiều,  chúng  ta  chính  mắt  thấy  được, 

chính  tai  nghe  được,  làm  sao  có  thể  khinh  xuất  bị 

người khác dao động? 

Tại vì sao chúng ta tu học cái điểm tín tâm này 

cũng  không  có?  Các  vị  nghe  qua  những  lời  trống 

177 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





rỗng, đến hỏi tôi đã là sai rồi. Bạn đến hỏi tôi, tôi liền 

biết bạn không có lòng tin, nếu như bạn có lòng tin, 

thì bạn sẽ không chạy đến trước mặt tôi để nói những 

lời  này?  Cho  nên  đây  là  ý  nghĩa  thứ  hai  của  thiền 

định,  chính  mình  ở  trong  cảnh  giới  quyết  định  có 

được chủ tể. 

Bồ Tát tu học sáu cái cương mục này, từ bố thí 

đến  thiền  định  đều  là  thuộc  về  sự  tướng,  hiện  tại 

chúng ta gọi là thực tiễn ngay trong cuộc sống thường 

ngày, thực tiễn ngay trong công việc năm cái cương 

mục này. Cái sau cùng là trí tuệ. 

Ba là: “Huệ” . 

Trí tuệ Bát Nhã, trí tuệ không phải là sự, trí tuệ 

không có dấu tích có thể tìm, thế nhưng trí tuệ là tinh 

tuý của tu học. Bát Nhã từ chỗ nào mà hiển thị? Từ 

trên 5 loại sự tướng phía trước mà hiển thị. Làm thế 

nào  hiển  thị  là  bạn  có  trí  tuệ,  bạn  không  có  trí  tuệ? 

Nếu  như  bạn  tu  học  không  chấp  trước,  không  phân 

biệt, thì bạn có trí tuệ, đó gọi là Bát Nhã ở trong đó. 

Còn  như  bạn  tu  học  còn  có  phân  biệt,  còn  có  chấp 

trước, thì bạn không có trí tuệ, bạn không có Bát Nhã. 

5 điều phía trước nếu như không có trí tuệ thì 

không thể gọi là độ, bố thí thì không thể gọi là bố thí 

Ba La Mật, vì Ba La Mật là trí tuệ cho nên không có 

trí tuệ ở trong đó. 

178 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



5 loại phía trước là phước báo, tu bố thí, tu trì 

giới,  nhẫn  nhục,  tinh  tấn,  thiền  định  thảy  đều  là 

phước  báo.  Thiền  định  cũng  là  phước  báo,  sanh  Tứ 

thiền  thiên,  Tứ  không  thiên,  đây  là  phước  báo  của 

thiền định. Cho nên bạn mới biết được trong sáu cõi, 

cái  gọi  là  thiền  định  thế  gian,  tứ  thiền  bát  định,  nó 

trong đó không có Bát Nhã Ba La Mật. Nếu như có 

Bát Nhã Ba La Mật, cái thiền định này siêu việt sáu 

cõi, không ở sáu cõi thọ báo. 

 Bát Nhã là gì? 

Sáu  trăm  quyển  “Kinh  Đại  Bát  Nhã”  là  điển 

tích quan trọng nhất của Bát Nhã, Thế Tôn năm xưa ở 

đời đã nói 22 năm. Các vị phải nên biết, Thế Tôn nói 

pháp  tổng  cộng  49  năm,  22  năm  giảng  Bát  Nhã,  từ 

đây chúng ta liền thể hội được, Bát Nhã là khoá mục 

chủ yếu ở trong Phật pháp, nếu không phải khoá mục 

chủ yếu thì vì sao Thế Tôn lại dùng thời gian dài đến 

như  vậy  để  giảng  bài  khoá  này?  Là  pháp  môn  tu 

chính của tất cả Bồ Tát đại thừa. 

Lấy Bồ Tát Văn Thù làm đại biểu, chỗ này các 

vị nên biết Văn Thù chủ Bát Nhã. Bát Nhã nói ra là 

cái  gì?  Sáu  trăm  quyển  “Kinh  Bát  Nhã”,  nếu  các  vị 

lướt  qua  một  lượt,  “Kinh  Bát  Nhã”  rất  dài  sáu  trăm 

quyển, xem phía trước không biết được phía sau, xem 

đến phía sau thì quên sạch phía trước, Thế Tôn cũng 

biết,  thời  kỳ  mạt  pháp  chúng  ta  đọc  sách  sẽ  có  một 

179 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





hiện  tượng  như  vậy.  Thế  nhưng  sau  khi  bạn  đọc 

xong, sẽ có một câu nói không thể quên, câu nói này 

tại vì sao không thể quên? Trong sáu trăm quyển này 

đã lập lại mấy ngàn lần, nên cái ấn tượng này rất sâu 

sắc, câu nói này là gì vậy? Có ba chữ “Bất khả đắc”. 

Bất  khả  đắc  chính  là  trí  tuệ  chân  thật,  thế  xuất  thế 

gian tất cả pháp đều bất khả đắc. Tại  vì sao bất khả 

đắc? Nhân duyên sanh pháp, pháp không phải là thật, 

là giả có, bạn có thể thấy ra được, có thể phát hiện, là 

trí tuệ, trí tuệ chân thật. 

Trên Kinh Kim Cang rõ ràng nói với chúng ta, 

 “Tam  tâm  bất  khả đắc” :    Tâm  quá  khứ  bất  khả  đắc, 

tâm hiện tại bất khả đắc, tâm vị lai bất khả đắc. Chỗ 

này không thể giảng tỉ mỉ, năm trước ở ngay nơi đây 

chúng ta đã giảng qua một bộ “Kinh Kim Cang”, đã 

dùng  thời  gian  rất  dài,  dường  như  là  mỗi  ngày  đều 

giảng, đã giảng qua hơn bốn tháng. Nói ba tâm là nói 

năng  đắc,  năng  đắc  bất  khả  đắc,  sau  đó  lại  nói  các 

pháp, các pháp là bạn sở đắc. 

Phật ở trên kinh điển đã làm cho chúng ta một 

tổng kết luận “Chư pháp duyên sanh”, phàm hễ nhân 

duyên  sanh  pháp  đều  không  có  tự  tánh,  ngay  thể  là 

không, không thể có được. Đây là nói bạn năng đắc 

sở đắc đều không thể có được, đây là trí tuệ chân thật. 

Cho nên Phật ở trên câu kệ sau cùng làm một tổng kết 

“Tất cả pháp hữu vi, như mộng huyễn bào ảnh, như 

sương cũng như điện, phải nên thấy như vậy”, đó là 

180 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Bát Nhã, đây là trí tuệ chân thật. 

 “Tất  cả  pháp  hữu  vi” ,  chính  là  nói  tất  cả  vạn 

pháp.  Các  vị  đồng  tu  có  không  ít  người  đã  đọc  qua 

 “Bách  Pháp  Minh  Môn  Luận” .  “Bách  Pháp  Minh 

Môn Luận” chỉ là giải thích một câu nói của Thích Ca 

Mâu  Ni  Phật,  lúc  Thế  Tôn  giảng  kinh  nói  pháp 

thường hay nói  “Tất cả pháp vô ngã” . Bồ Tát Di Lặc 

vì giải thích câu nói này tạo  “Du Già Sư Địa Luận” , 

trong “Du Già Sư Địa Luận” đem tất cả pháp quy nạp 

thành  660  pháp,  Bồ  Tát  Thiên  Thân  cảm  thấy  660 

pháp quá nhiều, bất tiện cho sơ học, cho nên đem 660 

quy nạp lại, quy nạp thành 100 pháp, răn dạy cho sơ 

học  thuận  tiện.  Cho  nên  các  vị  phải  nên  biết,  trăm 

pháp vừa triển khai ra chính là 660 pháp, 660 pháp lại 

triển khai ra chính là tất cả pháp. Trăm pháp là thâu 

tóm rút  gọn của tất cả pháp thế xuất  thế gian, trong 

đây hữu vi pháp đã chiếm hết 94 loại, chỉ có 6 loại là 

thuộc về pháp vô vi. Trên kinh Bát Nhã nói “Tất cả 

pháp hữu vi”, chính là chỉ 94 pháp phía trước (trong 

một trăm pháp) đều là  “Mộng huyễn bào ảnh”.  Trong 

94  pháp,  các  vị  tưởng  tượng  xem,  8  tâm  vương,  51 

tâm sở, 11 cái sắc pháp, 26 cái phiền não pháp, (pháp 

phiền não là nói trong pháp tâm sở), 11 cái sắc pháp, 

24 cái bất tương ưng hành pháp, chỗ này hợp lại 94 

pháp gọi là pháp hữu vi, đều không phải là chân thật. 

Phật dùng thí dụ để nói “Như mộng huyễn bào ảnh”, 

những pháp này gọi là tướng có thể không, sự có lý 

không, nó có phải chân thật đang tồn tại hay không? 

181 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





Không tồn tại  “Như lộ cũng như điện” : Như điện là 

nói rõ cho chúng ta chân tướng sự thật nó không tồn 

tại, nó là sát na sanh diệt. 

Chúng  ta  ở  phía  trước  của   “Kinh  Hoa 

 Nghiêm” , tỉ mỉ nói qua với các vị. Ngày nay chúng ta 

hiểu  lầm  cho  rằng  những  hiện  tượng  này  sẽ  tồn  tại. 

Sự việc thế nào vậy? Là tướng tương tục của nó. Cho 

nên  tướng  tương  tục  tướng  thí  dụ  như  “lộ”,  cũng 

không phải là tướng tiếp nối lâu dài, là tướng tiếp nối 

rất ngắn. Cái thân thể này của con người chúng ta, kỳ 

thật cái thân này là sát na sanh diệt, chúng ta không 

thể phát hiện ra. Chúng ta xem thấy một người sống 

được mấy chục năm rồi chết, mấy mươi năm này là 

sát na tướng tiếp nối tướng, chân tướng của nó là gì 

vậy? Chân tướng là sát na sanh diệt, sanh diệt đồng 

thời, sanh diệt đồng thời chính là không sanh không 

diệt, không có sanh diệt, nói sanh nó diệt rồi, nói diệt 

nó lại sanh, cho nên Phật nói loại hiện tượng này là 

“Bất thường bất đoạn” , bạn nói nó thường, nó lập tức 

liền diệt, bạn nói nó diệt cái tướng phía sau lại sanh. 

Ý niệm  cũng là cái hiện  tượng này, trên hình tướng 

cũng là cái hiện tượng này. Cho nên tất cả sự tướng, 

cũng là  “Phi thường phi đoạn, phi nhất phi dị”  40, đây 

mới  là  chân  tướng  sự  thật,  bạn  đem  chân  tướng  sự 

thật này làm cho rõ ràng, thấy tường tận, con người 

này mới gọi là có trí tuệ. 

Bồ  Tát  hiện  thân  nói  pháp,  giáo  hoá  chúng 

182 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



sanh,  hằng  tu  Lục  độ  pháp  môn.  Hằng  là  thường 

hằng, vĩnh viễn không hề gián đoạn, tuy là tu lục độ 

pháp môn nhưng quyết định họ không chấp trước có 

năng tu, có sở tu. Nếu họ chấp trước có năng sở thì 

họ là phàm phu, cái  họ tu được là phước, họ không 

phải tu Lục độ, Lục độ mà họ đã tu, tuy là họ rất nỗ 

lực, rất cố gắng mà tu tập, một chút chấp trước cũng 

không  có,  không  những  không  có  chấp  trước,  ngay 

đến  ý  niệm  phân  biệt  cũng  đều  không  có.  Việc  này 

chúng ta không cách gì tưởng tượng, con người này 

nếu không phân biệt, không chấp trước thì họ làm sao 

mà làm việc? Không luận là bạn tu bố thí, tu trì giới, 

tu nhẫn nhục, bạn không phân biệt, không chấp trước, 

thì bạn tu bằng cách nào? Cho nên ở trên kinh Phật 

mới dùng 3 chữ “Bất tư nghì”, cảnh giới của Phật Bồ 

Tát  không  thể  nghĩ  bàn.  Ý  nghĩa  chính  là  nói  phàm 

phu  chúng  ta  không  thể  nghĩ  đến,  họ  chân  thật  là 

không có phân biệt, không có chấp trước, sự việc làm 

được rất viên mãn, làm được rất chu đáo, đích thực là 

không  có  khởi  tâm,  không  có  động  niệm,  không  có 

phân biệt, không có chấp trước. Bạn muốn hỏi họ làm 

sao có thể thành tựu? Không thể nghĩ bàn! 

Chúng  ta  cũng  nói  không  thể  nghĩ  bàn.  Dường 

như lời nói này không có câu trả lời vậy, bạn nghe rồi 

nhất  định  rất  không  vừa  lòng,  một  câu  “Bất  khả  tư 

nghì” thì phủ lấp hết, cũng là cùng những tôn giáo khác 

đã nói về vũ trụ từ nơi đâu mà có, con người từ nơi đâu 

mà có? Thượng đế tạo, thượng đế từ nơi đâu mà có? 

183 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





Không  biết  được!  Trong  Phật  pháp  nói  “Không  thể 

nghĩ bàn”, thực tế mà nói chính là hai câu trong hạnh 

nguyện của Bồ Tát Phổ Hiền “Hằng thuận chúng sanh, 

tùy hỉ công đức”, họ là như vậy mà thành tựu. Cho nên 

tuỳ  duyên  chính  là  khoá  mục  quan  trọng  chúng  ta  tu 

học, khởi tâm động niệm là phan duyên, phan duyên là 

phàm phu, tuỳ duyên là Phật Bồ Tát. Tùy duyên chính 

là cứ thế mà làm, làm được rất hoan hỉ, rất vui mừng, 

rất  chăm  chỉ, rất nỗ lực.  Cư sĩ  Lý  Mộc Nguyên  chưa 

từng ngơi nghỉ, buổi tối hôm nay phải đi dự hội, bận 

rộn suốt cả ngày, nửa đêm mà vẫn chưa thể ngủ nghỉ, 

“Hằng  thuận  chúng  sanh,  tuỳ  hỉ  công  đức”,  bạn  xem 

tinh thần thể lực của ông tốt đến như vậy, ông không 

phải  vì  chính  mình  mà  làm,  vì  chúng  sanh  làm.  Vì 

chúng sanh làm cũng không dính vào cái tướng chúng 

sanh, cũng không chấp trước cái tướng đã tạo, đây gọi 

là trí tuệ, đó gọi là Bát Nhã Ba La Mật. 

Trong  bố  thí  không  chấp  tướng,  “Kinh  Bát 

Nhã” nói “tam luân thể không”: Không chấp trước có 

thể  thí,  cũng  không  chấp  trước  đã  thí,  cũng  không 

chấp  trước  vật  thí,  bạn  đã  cho  ra  những  vật  cho  gì, 

thảy đều không chấp trước, đây gọi là Bát Nhã Ba La 

Mật, bố thí cũng gọi là bố thí Ba La Mật. 

Trì giới, cũng không chấp trước năng trì sở trì, 

đây  gọi  là  trì  giới  Ba  La  Mật,  cứ  như  vậy  mãi  đến 

thiền  định.  Do  đây  có  thể  biết  từng  li  từng  tí  ngay 

trong cuộc sống thường ngày, chúng ta có thể xả bỏ 

184 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



đi năng sở, Bát Nhã Ba La Mật liền hiện tiền. Chỉ cần 

bạn còn rơi vào trong năng sở, chính mình nhất định 

phải nên biết, không có trí tuệ. Không có trí tuệ tất cả 

tu  học  đều  là  phước  báo.  Đại  sư  Huệ  Năng  ở  trong 

Đàn  Kinh  giảng  rất  hay,  “Sự  việc  này  phước  không 

thể giải quyết”. “Sự việc này” là chỉ sự việc gì? Việc 

lớn  sanh  tử,  thoát  khỏi  sáu  cõi  luân  hồi,  là  sự  việc 

này,  phước  báo  không  thể  giải  quyết.  Hay  nói  cách 

khác bạn tu bố thí, trì giới, nhẫn nhục, tinh tấn, thiền 

định  không  thể  giải  quyết,  quyết  định  không  thể  ra 

khỏi sáu cõi luân hồi. Nếu muốn ra khỏi sáu cõi luân 

hồi, cái gì có thể giải quyết? Bát Nhã Ba La Mật thì 

có thể giải quyết, Bát Nhã Ba La Mật có thể giúp bạn 

thoát khỏi sáu cõi luân hồi, có thể giúp bạn thoát khỏi 

mười pháp giới. 

Cho nên giáo học của Bát Nhã, liền biến thành 

khoá mục trung tâm của Phật pháp, đạo lý chính ngay 

chỗ này, cái ý niệm này. Thích Ca Mâu Ni Phật đã nói 

ra tất cả kinh, không luận đại thừa tiểu thừa, tông môn 

giáo hạ, trong tất cả kinh luận đều không rời khỏi Bát 

Nhã Ba La Mật. Vì  sao vậy? Bát  Nhã  Ba  La Mật  là 

giáo thể của tất cả kinh giáo, cũng chính là nói tất cả 

kinh giáo từ trong Bát Nhã Ba La Mật mà sanh ra. 

Kinh đại thừa tổ sư phán giáo, biện thể, tất cả 

kinh đại thừa dùng cái gì làm thể? Lấy thật tướng làm 

thể,  thật  tướng  là  Bát  Nhã,  cho  nên  Bát  Nhã  Ba  La 

Mật  ở  chỗ  nào  vậy?  Trong  kinh  văn  từng  câu  từng 

185 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





chữ  đều  có  Bát  Nhã  Ba  La  Mật,  cho  nên  kinh  văn 

nghĩa thú từng câu từng chữ không có cùng tận, làm 

gì có thể nói được hết? Giảng giải với mọi người, mỗi 

một chữ giảng hai giờ đồng hồ, một chút cũng không 

quá đáng, hai giờ đồng hồ có thể đem ý nghĩa giảng 

được  hết  không?  Giảng  không  hết,  hai  giờ  đồng  hồ 

giảng  một  câu,  giảng  một  chữ,  chỉ  giảng  được  đại 

khái, tuyệt đối không thể giảng được tỉ mỉ. Giảng kỹ 

từng câu từng chữ, đó chính là trong kinh Phật đã nói 

“Trần  thuyết  sát  thuyết,  vô  gián  thuyết”  41   đều  nói 

không cùng tận. Vậy thì do đây có thể biết trí tuệ Bát 

Nhã quan trọng, đoạn kinh văn này chúng ta cũng chỉ 

có thể giảng đến chỗ này. 

Còn “Bát Nhã” theo cách nói thông thường, các 

vị có thể tham khảo chú sớ của đại đức xưa nay, như: 

“Kim  Cang  Kinh  Giảng  Nghĩa”  của  cư  sĩ  Giang  Vị 

Nông  rất  hay,  “Tâm  Kinh  Thuyên  Chú”  của  cư  sĩ 

Châu Chỉ Am cũng hay, chúng ta đọc qua đối với Bát 

Nhã ít nhiều sẽ có chút khái niệm. 

Vậy  thì  hai  câu  này  gọi  là  bán  kệ,  bốn  câu  là 

một kệ, bán kệ này là Tỳ Kheo Pháp Tạng vì chúng ta 

khai thị “Hành Lục độ, Bạt chúng khổ”, cũng là trong 

Tứ  hoằng  thệ  nguyện  “Học  pháp  môn,  đoạn  phiền 

não”, chúng ta dùng hai câu này làm hai câu để tổng 

kết. Xem tiếp câu sau:  

186 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Thứ  ba:  “Vị  độ  hữu  tình  linh  đắc  độ” [Hữu  tình 

chưa độ khiến được độ] 

Câu này là nguyện thứ nhất trong Tứ hoằng thệ 

nguyện “Chúng sanh vô biên thệ nguyện độ” là chúng 

sanh chưa được  độ, chưa độ chúng ta phải giúp cho 

họ  được  độ.  Đây  chính  là  thường  nói  tám  vạn  bốn 

ngàn  pháp  môn,  vô  lượng  pháp  môn.  Lời  tuy  là  nói 

như vậy, nhưng vào lúc nào chúng ta mới có thể dùng 

vô lượng pháp môn để độ chúng sanh? Chỉ khi thành 

Phật mới làm được như vậy, không thành Phật không 

làm  được.  Ngay  trong  Phật  pháp  thường  nói,  như 

trong “Phổ Môn Phẩm” đã nói: Bồ Tát Quán Thế Âm 

có 32 ứng thân, đáng dùng thân Phật để độ, thì Ngài 

liền hiện thân Phật mà vì đó nói pháp, hiện thân Phật 

có thể nói vô lượng pháp môn. 

Chỗ  này  các  vị  phải  ghi  nhớ  vào  lúc  nào  thì 

hiện  thân  Phật?  Nhất  định  phải  xem  cơ  duyên  của 

chúng  sanh,  cơ  duyên  chín  muồi.  Cơ  duyên  lúc  này 

không phải là một cơ duyên đơn thuần, mà là các loại 

căn tánh cơ duyên khác nhau đều chín muồi, vậy thì 

bạn  hiện  thân  nói  pháp  bạn  không  thể  nói  một  loại 

pháp, bạn phải ứng phó các loại căn tánh khác nhau 

nên nói ra vô lượng pháp môn. Cho nên ở trong cái 

cơ duyên này, bạn nhất định phải hiện thân Phật. Cho 

nên chư Phật Như Lai vì tất cả chúng sanh hiện thân 

nói  pháp,  không  phải  tuỳ  theo  ý  của  riêng  mình,  là 

ứng  cơ  thuận  chúng  sanh,  không  phải  thuận  một  số 

187 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





chúng  sanh  căn  tánh  chín  muồi,  mà  là  rất  nhiều  rất 

nhiều loại chúng sanh căn tánh chín muồi khác nhau, 

thảy đều chín muồi, đó là thị hiện thân Phật, vì nói vô 

số  pháp  môn.  Sau  khi  Phật  diệt  độ,  ngay  trong  ba 

ngàn năm không có một vị Phật nào nữa xuất hiện, do 

nguyên nhân gì? Vì không có cơ hội này, mà về sau 

luôn luôn có một khu vực, một nơi chốn, chúng sanh 

căn  tánh  chín  muồi,  đại  đa  số  là  một  loại,  một  loại 

căn cơ chín muồi, vậy thì hiện thân Bồ Tát, thị hiện 

một môn thâm nhập. 

Thế  Tôn    ở  trên  “Kinh  Đại  Tập”  nói  rất  hay 

“Thời  kỳ  chánh  pháp  giới  luật  thành  tựu,  thời  kỳ 

tượng  pháp  thiền  định  thành  tựu,  thời  kỳ  mạt  pháp 

Tịnh Độ thành tựu”. Cho nên cái thành tựu này đều là 

nói  căn  tánh  chín  muồi:  Ở  vào  thời  kỳ  chánh  pháp, 

một  loại  người  trì  giới  chứng  quả  căn  cơ  chín  muồi; 

Thời  kỳ  tượng  pháp,  một  loại  người  thiền  định  căn 

tánh chín muồi; Thời kỳ mạt pháp, một loại người căn 

tánh Tịnh Độ chín muồi. Chúng ta đọc kinh nghe Phật 

nói pháp, phải hiểu được cái ý của Phật. Việc này đối 

với  chúng  ta  mà  nói  đối  với  chính  mình  giúp  chính 

mình chọn lấy pháp môn, đối với người khác mà nói, 

giúp chúng ta quán cơ, giúp đỡ chúng ta, giúp tất cả 

hữu tình chưa độ. Ở vào thời kỳ Mạt pháp, là ngày nay 

chúng  ta  đối  với  quần  chúng  rộng  lớn  trong  xã  hội, 

chúng ta làm thế nào giúp đỡ họ? Dùng một câu Phật 

hiệu “Một khi nghe qua tai, đã mãi trồng thiện căn”. 

Chúng ta dùng một  câu Phật hiệu của  A Di  Đà Phật 

188 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



giúp đỡ họ, cho dù họ tin hay không tin, câu Phật hiệu 

này họ nghe lọt vào, nghe vào trong A Lại Da Thức 

vĩnh viễn không thể xoá đi, trở thành tương lai khi gặp 

được  duyên  phận,  họ  sẽ  khởi  hiện  hành,  họ  sẽ  học 

Phật, họ sẽ niệm Phật vãng sanh bất thoái, họ sẽ vãng 

sanh thế giới Cực Lạc. Chỉ cần bạn đem câu Phật hiệu 

này, đem hình tượng của A Di Đà Phật để cho họ xem, 

vừa  nhìn  cũng  đã  rơi  vào  trong  A  Lai  Da  thức,  thấy 

nghe hình tượng danh hiệu Di  Đà, thì  được rồi. Đây 

chính là tiếp dẫn chúng sanh rộng lớn. 

Ở  Singapore,  khu  vực  này  là  nhiệt  đới,  một 

năm chỉ có một mùa, không có bốn mùa, khu vực này 

thuận tiện, suốt cả năm chỉ mặc chiếc áo thun, không 

cần  phải  thêm  nhiều  quần  áo.  Vậy  thì  trên  áo  thun 

chúng ta in A Di Đà Phật, ở trên đường bạn đi  một 

vòng thì độ rất nhiều chúng sanh. Cho nên mọi người 

ra ngoài làm việc, ra ngoài mua rau, mặc trên người 

chiếc áo có in A Di Đà Phật, bạn xem bạn đã độ được 

rất nhiều người rồi, làm cho người xem thấy được tên 

của danh hiệu Di Đà. Ở nơi đây mọi người đều dùng 

Anh văn rất nhiều, danh hiệu của A Di Đà Phật chúng 

ta  đều  in  lên  bằng  Anh  Văn,  Trung  văn,  các  loại 

người đều được phổ độ, còn Singapore dùng bốn loại 

ngôn ngữ, dùng thêm cả Malaysia ngữ, Ấn  Độ  ngữ. 

Tôi  hy  vọng  các  vị  đồng  tu,  tương  lai  in  danh  hiệu 

của Phật A Di Đà trên áo thun nên in bốn loại ngôn 

ngữ,  khi  mặc  chiếc  áo  này  lên  đi  ra  ngoài,  là  đa 

189 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 






nguyên  văn  hoá,  phổ  độ  chúng  sanh.  “Vị  độ  chúng 

sanh  linh  đắc  độ”,  chúng  ta  phải  dùng  loại  phương 

pháp này, nhất định phải biết làm, đồ án thiết kế phải 

cho đẹp, để cho mỗi một người xem thấy đều có thể 

sanh tâm hoan hỉ. 

Người  thanh  niên  xã  hội  ngày  nay  mặc  loại  y 

phục thế nào? Vẽ trên áo đều là vẽ yêu ma quỷ quái, 

xem thấy đều là hù chết người, chúng ta mặc cái phục 

trang này, phía sau in lên A Di Đà Phật, để độ những 

yêu ma quỷ quái này. Tôi cảm thấy hiện tại những y 

phục này chúng ta làm vẫn không đủ, người mặc tuy 

là  nhiều,  vẫn  chưa  phổ  biến,  phải  nên  chế  tác  ra  số 

lượng lớn tặng cho miễn phí. Tương lai bên dưới Cư 

Sĩ Lâm bố thí thức ăn, cũng bố thí quần áo, chúng ta 

in những chiếc áo thun này để bên dưới, đến ăn cơm 

một người lấy  một  cái đều mặc lên, khi lần sau đến 

họ  phải  mặc  chiếc  áo  này  chúng  ta  mới  chiêu  đãi, 

không mặc chiếc áo này chúng ta không tiếp đãi họ, 

là việc tốt, đây là nói chúng sanh chưa được độ. 

Thứ tư: “Dĩ độ chi giả, sử thành Phật” [Kẻ đã được 

độ, khiến thành Phật] 

Đã  tin  tưởng  pháp  môn  Tịnh  Độ,  đã  tu  học 

pháp môn Tịnh Độ, có thể nói thời kỳ Mạt pháp, căn 

tánh  chúng  sanh  loại  này  đã  chín  muồi.  Người  căn 

tánh đã chín muồi thì chúng ta quyết định giúp đỡ họ 

ngay đời này vãng sanh, cho nên chúng ta xây Niệm 

190 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Phật  Đường,  chúng  ta  xây  thôn  Di  Đà.  Vì  sao  vậy? 

Chính là “Dĩ độ chi giả sử thành Phật”, chúng ta phải 

thực tiễn câu nói này, xây thôn Di Đà, xây Niệm Phật 

Đường, là thực tiễn câu nói này. Không phải chúng ta 

đọc xuông kinh này, tận tâm tận lực đem nó làm cho 

được  viên  mãn.  Căn  tánh  những  chúng  sanh  này 

thuần rồi, nhưng vẫn chưa đến hoàn toàn thuần thục, 

đã có đến 7 phần 8 phần, chúng ta tiếp sức thêm một 

chút,  hiệp  trợ  thêm  cho  họ,  họ  liền  đạt  đến  mười 

phần,  đạt  đến  mười  phần  liền  vãng  sanh  bất  thoái 

thành Phật. Các vị phải nên biết, người đã có 7 phần 

8 phần rồi, không gặp được cái duyên này, ngay đời 

này  họ  không  thể  vãng  sanh,  còn  phải  đợi  đến  đời 

sau. Đời sau không phải là đời kế tiếp sau, không biết 

được  về  sau  bao  nhiêu  đời  bao  nhiêu  kiếp,  chính  là 

nói  lần  sau  bạn  gặp  được  cơ  duyên  này  thì  thật  là 

không  dễ  dàng,  cái  cơ  duyên  này  là  “Trăm  ngàn 

muôn kiếp khó được gặp”. Cho nên chúng ta hiểu rõ 

những chân tướng sự thật này, chúng ta phải đặc biệt 

trân  trọng  đối  với  cơ  duyên  này,  gặp  được  rồi  nhất 

định không thể để luống qua, gặp được rồi nhất định 

phải chân thật phát tâm. 

Có  rất  nhiều  người  hoài  nghi,  chúng  ta  gặp 

được rồi, lần này chúng ta ở nơi đây làm công quả, họ 

niệm Phật tương lai vãng sanh, vậy chúng tôi tương 

lai phải làm sao? Nghĩ đến chỗ này thì không muốn 

làm  công  quả,  hay  là  vào  bên  trong  niệm  Phật  tốt 

hơn,  vậy  thì  không  có  người  hộ  trì.  Đại  Từ  Bồ  Tát 

191 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





sớm đã biết, cho nên trên kinh nói với chúng ta, bạn 

khuyên  hai  người  vãng  sanh,  bằng  chính  mình  tinh 

tấn, bạn khuyên mười mấy người vãng sanh, thì công 

đức của bạn vô lượng vô biên, bạn có thể hộ trì làm 

cho họ thảy đều vãng sanh, trừ khi chính bạn không 

chịu vãng sanh, nếu chính bạn muốn vãng sanh, cho 

dù công phu niệm Phật của bạn không đủ không cần 

phải  lo, khi đến lúc bạn lâm  chung, họ nhất  định sẽ 

kéo A Phật  Di Đà đến, họ sẽ nói  “A Di Đà Phật  có 

biết làm sao tôi  vãng sanh  được không? Chính nhờ 

họ giúp tôi đến, phải mau đi tiếp họ”, A Di Đà Phật 

cũng sẽ đến. 

Người thế gian nay chúng ta vong ân phụ nghĩa, 

còn người vãng sanh thế giới Cực Lạc tri ân báo ân, 

cho nên bạn giúp họ vãng sanh, tương lai họ nhất định 

giúp bạn vãng sanh. Cái đạo lý này tôi nghĩ mọi người 

nghe  rồi  đều  có  thể  gật  đầu,  đều  có  thể  khẳng  định, 

công  đức  của  chúng  ta  tuyệt  đối  không  luống  uổng. 

Cho nên tôi khuyên đồng tu, chúng ta đồng tâm hiệp 

lực,  chúng  ta  cùng  nhau  làm  công  quả,  thành  tựu 

những chúng sanh căn tánh chín muồi này, thành tựu 

cho họ chính là thành tựu chính mình, tự tha công đức 

không hai. 

Tốt  rồi,  hôm  nay  thời  gian  đã  hết,  A  Di  Đà 

Phật. 


****** 

192 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 

(VCD 079) 

 

CHÁNH KINH:  

 

“Giả linh cúng dường hằng sa thánh, 

  Bất như kiên dũng cầu chánh giác”. 

  

 [Dịch nghĩa:  

  

 Giả sử cúng dường hằng sa thánh  

 Chẳng bằng kiên dũng cầu Chánh Giác.] 

Đoạn kinh văn này là nói rõ, A Di Đà Phật tu 

hành phát nguyện ở nhân địa, kinh văn phân thành 6 

đoạn nhỏ: 

Đoạn thứ nhất “Nguyện văn đồng Phật”. 

Đoạn thứ hai “Huệ siêu bỉ ngạn”. 

Đoạn thứ ba “Như Phật cứu khổ”. 

Đoạn thứ tư “Tất linh thành Phật”. 

Đoạn thứ năm “Kiên dũng cầu chánh giác”. 

Hôm nay đây là đoạn thứ 5, kinh văn tuy là chỉ 

có  hai  câu,  ý  nghĩa  rất  sâu,  hiện  tiền  chúng  ta  phải 

nên học tập. 

Từ trên bề mặt của 2 câu kinh văn mà thấy gần 

như  là  tu  cúng  dường  không  quan  trọng  lắm,  cầu 

193 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





chánh giác là quan trọng. Nhưng trên thực tế hai việc 

này  đều  quan  trọng  như  nhau,  tuy  là  đều  như  nhau, 

nhưng  trong  đây  vẫn  là  có  phân  ra  chủ  khách:  Câu 

phía  trước  “Giả  linh  cúng  dường  hằng  sa  thánh”  là 

nói  tu phước; Câu phía sau “Bất  như  kiên  dũng cầu 

chánh giác” là nói tu huệ. 

Phật pháp, đặc biệt là Phật pháp đại thừa, Thế 

Tôn    luôn  dạy  chúng  ta  “Phước,  Huệ  song  tu”,  hai 

việc này đều là ngang nhau, chúng ta không thể nào 

chấp trước, phải  nên đồng thời tu học, hỗ tương lẫn 

nhau, mới có thể chứng được quả vị viên mãn. 

Chúng ta ở trong kệ Tam quy, đọc đến “Quy y 

Phật nhị túc tôn”, chữ “nhị” này chính là “Tu Phước” 

“Tu Huệ” hai  câu này, hai loại này đều đạt đến cứu 

cánh  viên  mãn.  Có  thể  thấy  được  Ngài  tuyệt  nhiên 

không hề xem nhẹ việc cúng dường. Vậy tại vì sao ở 

ngay chỗ này Phật muốn nói hai câu nói này? Hai câu 

này là hết lòng hết dạ khuyên bảo chúng ta: 

 Tu phước vạn nhất không nên quên đi tu huệ. 

Không có phước báo của trí tuệ, thì phước báo 

này là giả không phải là thật. Chúng ta bình lặng mà 

quán sát, tỉ mỉ mà tư duy, không có phước báo của trí 

tuệ  mà  hưởng  phước  thì  không  thể  nào  không  tạo 

nghiệp,  phước  hưởng  hết  rồi  phần  nhiều  là  đọa  ba 

194 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



đường,  phước  báo  đó  rất  lớn,  không  phải  là  phước 

báo thông thường. 

Khoảng hai tuần trước, có đồng tu đưa cho tôi 

xem một bản tin tức mới, đó là bản tin từ báo chí đại 

lục Trung Quốc, cuối năm nhà Thanh, có 6 nhân vật 

lớn hiện đã biến thành thân heo, trong đó có Viên Thế 

Khải, có Lý Hồng Chương, đây đều là nhân vật  nổi 

tiếng  trên  lịch  sử.  Làm  sao  biết  được  họ  biến  thành 

heo? Con heo này khi sanh ra, trên thân heo có cái tên 

của họ, kỳ lạ, có tên của họ, đây là nói  rõ tu phước 

không tu huệ, khi còn ở nhân gian, hưởng hết phú quí 

của nhân gian rồi, sau khi chết vẫn chưa đến một thế 

kỷ, đã rơi vào trong cõi súc sanh, biến thành thân heo. 

Việc này đã cho chúng ta một cảnh giác cao độ, 

nói  rõ  tu  huệ  còn  quan  trọng  hơn  tu  phước.  Thế 

nhưng quyết định không nên hiểu lầm cho rằng chúng 

ta không cần tu phước, bạn có cách nghĩ như vậy, thì 

bạn sai rồi. 

Bồ  Tát  Phổ  Hiền  trong  “Hạnh  Nguyện  Phẩm” 

nói với chúng ta, tuy là lời nói này nói với Thiện Tài 

Đồng Tử nhưng Thiện Tài Đồng Tử là đại biểu cho 

chúng  ta,  nên  nói  với  Ngài  chính  là  nới  với  chúng 

ta: “Thiện  nam  tử,  trong  tất  cả  cúng  dường  thì  pháp 

 cúng dường là tối thắng”42. 

Đây là “Cúng dường hằng sa thánh”. Hằng sa là 

195 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





nói số lượng, hằng hà sa số, Ấn Độ có một con sông 

lớn, sông Hằng, cát của sông Hằng rất mịn. Tôi chưa 

đi qua Ấn Độ, nhưng có không ít đồng tu đến Ấn Độ 

bái thánh trở về, mang về cát sông Hằng cho tôi xem, 

đích thực giống như bột mì, không giống như cát bên 

đây  của  chúng  ta,  cát  ở  đó  mịn  hơn  của  chúng  ta 

nhiều.  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  năm  xưa  ở  đời,  thời 

gian ở hai bên bờ sông Hằng giảng kinh nói pháp rất 

lâu, cho nên phàm hễ nói đến số lượng lớn, Phật đều 

dùng cát sông Hằng để làm thí dụ, số cát sông Hằng 

là  bất  tận  không  đếm  hết.  Đây  là  nói  giả  sử  bạn  đã 

từng cúng dường thánh nhân số lượng nhiều như cát 

sông  Hằng  như  vậy.  Thánh  nhân  ở  chỗ  này,  thông 

thường  là  chỉ  Bồ  Tát  Địa  Thượng,  cũng  chính  là  từ 

Sơ Địa trở lên. Cúng dường những thánh chúng này, 

cái phước đó rất lớn rất rộng, phước báo rất lớn, vậy 

mà ở chỗ này Phật nói trái lại “Không bằng kiên dũng 

cầu  chánh giác”. Phước báo lớn đến như  vậy, quyết 

định  sẽ  không  đoạ  ba  đường,  bạn  là  chân  thật  cúng 

dường  thánh  hiền  thì  làm  sao  có  thể  đoạ  vào  ba 

đường? Đọa ba đường phần nhiều là phước báo trời 

người, phước báo hữu lậu, còn nếu như cúng dường 

Phật  Bồ  Tát,  vậy  thì  quyết  định  không  đến  đoạ  lạc, 

thế nhưng “Không bằng kiên  dũng cầu chánh giác”. 

Cái đạo lý này chúng ta phải tường tận. 

 Chúng ta nói đến cúng dường trước. 

Ngày  nay  chúng  ta  học  Phật,  tu  hành,  hoằng 

196 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



pháp  lợi  sanh,  nhưng  trên  thực  tế  ra  mà  nói  phước 

báo của chúng ta không đủ, do đó làm bất cứ việc gì 

đều có chướng ngại, đều có khó khăn, những chướng 

nạn  này  chính  là  nói  rõ  phước  báo  của  chúng  ta  rất 

mỏng.  Ngay  trong  đời  quá  khứ  có  tu  phước,  ngay 

trong đời này cũng xem thường tu phước. Thế nhưng 

chúng ta hiểu rõ tường tận những  việc lợi  ích  tất cả 

chúng sanh vẫn là phải làm, những sự việc này đều là 

thuộc về phía cúng dường tu phước. 

 Tu phước nhất định phải học Phật, Bồ Tát. 

Phật Bồ Tát có trí tuệ cao độ, hoàn toàn không 

giống như phàm phu chúng ta. 

Phàm phu tu phước luôn luôn là tính toán từng 

li từng tí, luôn không thể lìa khỏi  vọng tưởng, phân 

biệt, chấp trước. Bố thí tài vật cúng dường, trong lòng 

luôn là nghĩ đến, số tiền này có phải họ chân thật đã 

làm việc tốt hay không? Thí dụ, ngày trước thế gian 

này có rất nhiều khu vực xảy ra tai nạn, nước lụt, hạn 

hán,  cũng  có  không  ít  đoàn  thể  từ  thiện,  ở  nơi  đây 

luôn luôn có một số người quyên mộ để cứu tế. Việc 

cứu tai là việc tốt, tiền quyên của tôi có thể đến được 

tại  người  bị  nạn  hay  không?  Có  khi  nào  bị  họ  lạm 

dùng  hết  hay  không?  Cái  ý  niệm  này  vừa  khởi,  thì 

không dám  bố  thí,  không bằng  lòng  cúng dường,  lo 

sợ tiền này không đến được trên tay của người dân bị 

nạn. Loại tình huống này có hay không? Có! Nếu như 

197 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





mỗi  người  đều  có  loại  quan  niệm  này,  thì  còn  ai  đi 

cứu tế? Như vậy không phải là để cho những người 

dân ở nơi đó chịu khổ, chịu nạn hay sao. 

Bồ Tát cứu tai không hề suy nghĩ, không hề lo 

lắng rằng liệu chúng ta quyên góp cho họ, họ lấy đó 

mà chiếm lợi riêng hay không? Nếu họ lấy thì đó là 

nhân quả của họ, còn chúng ta tâm thanh tịnh bố thí 

là  phước  báo  của  chúng  ta,  ta  được  phước,  họ  chịu 

nhân quả. Sau khi bạn hiểu rõ cái đạo lý này rồi thì 

không  luận  người  khác  có  đem  tiền  đó  đưa  đến  tay 

của  những  người  dân  bị  nạn  hay  không,  thì  sự  việc 

này  chúng  ta  vẫn  đều  phải  nên  làm,  không  chút  lo 

lắng mà làm, phước báo của bạn là viên mãn, phước 

báo của bạn là thanh tịnh. Chỉ cần bạn rơi vào trong 

phân  biệt,  chấp  trước,  bạn  xem  lập  tức  cơ  hội  tu 

phước sẽ lỡ qua ngay trước mặt bạn. 

Singapore có một vị pháp sư Đàm Thiền, tôi rất 

tôn kính đối với ông và ông quan hệ rất tốt với Lý hội 

trưởng. Tôi đã đến thăm ông rất nhiều lần, con người 

này chính mình tu hành là tu khổ hạnh, ở chỉ là một 

cái phòng nhỏ, quần áo mặc là vải bố bình thường, ăn 

cơm  chỉ  một  món,  rất  đơn  giản,  nước  uống  là  nước 

máy. Chúng tôi đến thăm viếng ông, ông đi mua một 

bình nước suối, đó là kính ý cao nhất mà ông tiếp đãi 

khách, mua một bình nước khoáng cho tôi, chính ông 

thì uống nước máy. Ông có sự giúp đỡ rất lớn đối với 

Phật pháp đại lục Trung Quốc, mỹ kim mà ông gởi đi 

198 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



quyên  góp  từng  trăm  ngàn  từng  trăm  ngàn,  sau  khi 

quyên rồi, hỏi cũng không thèm hỏi, tiền tôi đã quyên 

cho anh rồi, anh có đem đi làm việc tốt hay không, là 

nhân  quả  của  anh,  không  liên  quan  gì  với  tôi,  anh 

chân  thật  vì  Phật  pháp  làm  việc,  thì  anh  có  phước, 

nếu anh mang đi chính mình hưởng thụ, thì tương lai 

anh đoạ địa ngục A Tỳ, tôi không biết việc gì. Đây là 

ở  hải  ngoại  tôi  thấy  được  một  vị  pháp  sư  như  vậy, 

chân thật là hiếm khó. Chúng ta không thể sánh được 

với  ông,  tiền  của  ông  từ  đâu  mà  có?  Ông  ở  trong 

miếu Thành Hoàng, cho nên ông nói ông là miếu chủ, 

trông miếu, ở trong miếu bày ra một ít hương, giấy, 

đèn  sáp,  người  ta  đến  miếu  Thành  Hoàng  để  thắp 

hương, tiền mua hương đèn sáp, một đồng hai đồng, 

như  vậy  mà  tích  góp  lại,  một  phân  tiền  ông  cũng 

không  đem  đi  hưởng  thụ,  toàn  bộ  bố  thí  làm  công 

đức,  là  người  xuất  gia  mô  phạm  của  thời  đại  này 

chúng ta, hành nghi của ông là Bồ Tát thị hiện. Đời 

sống của chúng ta dư giả hơn nhiều so với ông, bạn 

xem người ta làm là gì? Chúng ta làm là như thế nào? 

Ông bày hương ra ở nơi đó để bán, từng cắc từng xu, 

một đồng hai đồng, chính mình một ngày từ sớm đến 

tối niệm A Di Đà Phật, tâm không lìa miệng, miệng 

không lìa tâm. Bạn xem thấy ông là một người xuất 

gia  rất  thông  thường,  bạn  không  biết  được  là  thánh 

hiền thị hiện, cho nên nói đây là đáng được chúng ta 

bắt chước, đáng được chúng ta học tập. 

Cư  sĩ  tại  gia  học  Phật,  Lý  Mộc  Nguyên  là  Bồ 

199 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





Tát, bạn xem đời sống của ông đơn giản đến cỡ nào, 

từng xu từng hào ông đều tiết kiệm, Phật dạy chúng 

ta  tích  phước,  dạy  chúng  ta  tích  luỹ  công  đức,  ông 

chân thật đã làm được, ông không chỉ nói, ông thật đã 

làm được, miệng nói thì có ích gì chứ? Cần phải đem 

nó thực tiễn. Những người hiện tại xem thấy đời sống 

của ông rất thanh khổ, còn chính ông thì cảm thấy an 

vui không gì bằng, tiền đồ một mảng sáng lạn, tương 

lai quyết định sanh thế giới Cực Lạc, thật có thể nắm 

lấy cơ hội đến thế giới Cực Lạc để làm Phật. Hiện tại 

tuy là ông chưa đi, nhưng tôi xem thấy ông đã đang 

làm Phật rồi, việc ông làm đều là việc của Phật làm. 

Bồ Tát Phổ Hiền nói với chúng ta, ngay trong 

tất cả cúng dường, tài cúng dường không bằng pháp 

cúng dường. 

Nhưng  người  thế  gian  xem  trọng  tài,  vì  họ  có 

lòng  tham,  cho  nên  bạn  dùng  tài  cúng  dường  là 

phương tiện, pháp cúng dường mới là mục đích cũng 

như Phật Bồ Tát giáo hoá chúng sanh, lợi ích chúng 

sanh, chúng sanh không nhận biết Phật Bồ Tát, chúng 

sanh  không  biết  Phật  Bồ  Tát  chân  thật  lợi  ích,  nên 

Phật  Bồ  Tát  cũng phải  tuỳ  thuận  chúng  sanh  “Hằng 

thuận chúng sanh”, trước dùng tài bố thí cho bạn, nhà 

Phật  thường  gọi  là   “Tiên  dĩ  dục  câu  khiên”  43,  đến 

tiếp dẫn, dẫn dắt bạn  “Hậu linh nhập Phật trí”  44, sau 

khiến cho vào trí Phật là pháp bố thí. 

200 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Cho  nên  tài  bố  thí  là  phương  tiện,  sau  cùng 

pháp  bố  thí  là  mục  đích,  cho  bạn  lợi  ích  chân  thật, 

cho bạn lợi ích vô tận. Sau đó bạn mới biết được Phật 

Bồ  Tát  từ  bi  đến  cùng  tột,  bạn  mới  chân  thật  biết 

được ân đức to lớn của Phật Bồ Tát, mãi mãi không 

thể báo đáp. 

Tài  bố  thí,  các  vị  đều  biết  được,  Phật  nói  với 

chúng ta tất cả chúng sanh thế gian, không chỉ là địa 

cầu của chúng ta, cái thế gian này, mười phương ba 

đời  vô  lượng  vô  biên  thế  giới  tất  cả  chúng  sanh,  có 

người nào mà không muốn có tiền của, có người nào 

mà không muốn chính mình có trí tuệ, có người nào 

mà không muốn khoẻ  mạnh sống lâu? Đây là tất  cả 

chúng  sanh  đều  đang  mong  cầu,  đồng  tu  học  Phật 

mong  cầu,  tín  đồ  các  tôn  giáo  khác  cũng  mong  cầu. 

Vậy bạn có thể cầu được hay không? Đáp án là khẳng 

định  có!  Thế  nhưng  trong  đó  có lý  luận,  có  phương 

pháp, đúng lý đúng pháp mà cầu, tất cả đều cầu được. 

Nhà Phật thường nói “Phật thị môn trung, hữu cầu tắc 

ứng”45,  bạn  xem  bạn  cầu  làm  Phật  đều  có  thể  cầu 

được, huống hồ những danh vọng lợi dưỡng của thế 

gian,  theo  cách  nhìn  của  nhà  Phật  đây  chỉ  là  việc 

ngoài  da,  dễ  dàng  có  được,  làm  gì  mà  cầu  không 

được?  Nhưng  bạn  cần  phải  biết  phương  pháp  và  lý 

luận, lý luận là đạo lý nhân quả. Bạn được tiền của, 

được  thông  minh,  được  khoẻ  mạnh  sống  lâu,  đó  là 

quả báo, quả ắt có nhân, nếu bạn tu nhân, bạn mới có 

thể được quả báo. 

201 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





Nhân của tiền của là gì vậy? Là tài bố thí! Việc 

này người thế gian không hiểu, bạn có tài bố thí cho 

người khác, càng bố thí bạn được tiền của càng nhiều. 

Chúng  ta  xem  thấy  cái  thế  gian  này,  có  rất  nhiều 

người  phát  tài  to,  quyết  không  phải  là  vận  may  của 

họ, quyết không phải là họ thông minh, quyết không 

phải là họ dùng thủ đoạn, không phải vậy, mà là đời 

trước  trồng  được  cái  nhân  thù  thắng,  ngay  đời  này 

cho dù họ kinh doanh nghề nghiệp gì, họ đều sẽ phát 

tài, trong mạng của họ có tài khố. Trong mạng có tài, 

do  nhân  trồng  đời  trước,  phải  hiểu  cái  đạo  lý  này. 

Vậy đời trước chúng ta không có trồng nhân thì phải 

làm sao đây? Hiện tại trồng vẫn kịp, hiện đời trồng, 

hiện đời trồng cũng có thể thu hoạch, còn nếu không 

trồng mà muốn thu hoạch thì không có đạo lý này. 

Hiện  tại  mọi  người  nói  đến,  tình  hình  kinh  tế 

đang bị ảnh hưởng, nhiều việc cướp giật, hành hung, 

bạn  đi  ăn  trộm  trong  mạng  cũng  đã  có,  trong  mạng 

không  có  thì  trộm  cũng  không  thể  trộm  được,  nếu 

trong mạng chúng ta không có, đi trộm, thì vẫn chưa 

trộm được đã bị cảnh sát bắt đi rồi, còn như bạn có 

trộm  được  thì  đồ  mà  bạn  trộm  được,  vẫn  là  trong 

mạng của bạn có, vậy thì bạn hà tất phải đi trộm. Cho 

nên nhà Phật nói  “Một ngụm nước một bữa ăn đều do 

 tiền định”  46, đó là chân lý. Lời nói này không phải là 

lời  giả  dối,  vậy  nếu  chúng  ta  muốn  chính  mình  có 

được  tiền  của,  bạn  phải  tu  tài  bố  thí,  nếu  bạn  muốn 

được thông minh trí tuệ, bạn phải tu pháp bố thí, nếu 

202 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



bạn muốn khoẻ mạnh sống lâu, bạn nhất định phải tu 

bố thí vô uý. 

Tôi  26  tuổi  học  Phật,  cái  đạo  lý  này  đại  sư 

Chương Gia truyền cho tôi, tôi vô cùng tôn kính đối 

với lão sư, y giáo phụng hành. Đời trước tôi không có 

tu tài bố thí, cho nên ngay đời này đời sống rất là gian 

khổ. Trước một đời ba loại bố thí này, đại khái chỉ tu 

pháp bố thí, cho nên tôi còn có được thông minh trí 

tuệ,  tôi  không  có  phước  báo,  tôi  cũng  không  có  thọ 

mạng. Ngày trước có rất nhiều người xem tướng đoán 

mạng  cho  tôi,  ngay  đến  Hàn  Quán  Trưởng  cũng  đi 

xem  mạng  cho  tôi,  bà  lấy  tám  chữ  của  tôi  để  đưa 

người đoán mạng. Sau khi đoán rồi người ta cảm thấy 

kỳ quái, liền hỏi Quán Trưởng, họ hỏi: 

- Con người này vẫn còn sao? 

Vào  lúc  đó  đại  khái  tôi  cũng  sắp  gần  50  tuổi 

rồi,  có  thể  thấy  được  người  đoán  mạng  cũng  không 

tệ, đoán xem cũng tưởng đối chuẩn. Bà nói:  

- Người này vẫn còn. 

Người đoán mạng lắc đầu: 

- Kỳ lạ, con người này vì sao mà vẫn còn được? 

Kết quả người đoán mạng hỏi: 

203 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





- Ông ấy làm những việc gì? 

Bà nói: 

- Ông ấy xuất gia, 



- Oh! Người xuất gia, vậy thì miễn bàn rồi. 

Hay  nói  cách  khác,  nếu  không  xuất  gia  thì  45 

tuổi chết không hoài nghi. Người xuất gia thực tế mà 

nói cũng không bảo đảm được, cùng xuất gia với tôi, 

cùng  đồng  thời  thọ  giới,  huynh  đệ  chúng  tôi  có  ba 

người, pháp sư Minh Diễn, pháp sư Pháp Dung. Có 

thể các vị đều không quen biết, ba người chúng tôi là 

cùng một tuổi, hơn nữa ba người đều là đoản mạng, 

xem  tướng  đoán  mạng  đều  nói,  ba  người  chúng  tôi 

đều  không  thể  sống  qua  được  45  tuổi.  Cho  nên  45 

tuổi năm đó, khoảng tháng 2, tháng 3 Pháp Dung qua 

đời, vào tháng 5 thì Minh Diễn ra đi, đến tháng 7 thì 

tôi  bị  bệnh,  tôi  nghĩ  tôi  cũng  không  thể  tránh  khỏi, 

chính  mình  biết  được.  Chúng  tôi  đều  không  tệ,  khi 

Pháp Sư Minh Diễn ra đi, ông ấy tự mình đi đến tổng 

y viện Dinh Dân để châm cứu, bước vào phòng châm 

cứu  nửa  giờ  sau  thì  ông  đi.  Cho  nên  ông  không  có 

bệnh  khổ,  chính  mình  ngồi  xe  công  cộng  để  đến 

phòng châm cứu, bước vào phòng châm cứu nửa giờ 

sau thì ra đi. Đây đều là tu hành, vẫn xem là có được 

chút công phu. 

204 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Tôi cũng vào năm đó, chính ngay lúc đang ở Hạ 

An, ở tại chùa Cơ Long Đại Giác, lão Hoà Thượng của 

chùa  Đại  Giác  mời  tôi  giảng  “Kinh  Lăng  Nghiêm”, 

“Kinh  Lăng  Nghiêm”  rất  dài,  mười  quyển  tôi  mới 

giảng  xong  ba  quyển,  thì  bị  một  trận  cảm  mạo  nặng, 

bệnh hết một tháng. Cả đời tôi đều không bị bệnh, khi 

bị  bệnh  vừa  nghĩ  thời  gian  đã  đến  rồi,  trước  đây  hai 

người  đã  đi  rồi,  lần  này  chắc  là  đến  tôi.  Cho  nên  tôi 

nghĩ  nếu  phải  chết  rồi,  thì  bác  sĩ  chỉ  có  thể  trị  bệnh, 

không thể trị mạng. Tôi hiểu được cái đạo lý này, cho 

nên tôi liền niệm Phật cầu vãng sanh, tôi cũng không 

xem bác sĩ, cũng không uống thuốc, mỗi ngày ăn một 

chút  cháo  lỏng.  Vào  lúc  đó  Hàn  Quán  Trưởng  chăm 

sóc  tôi,  đợi  để  vãng  sanh,  như  vậy  mà  qua  hết  một 

tháng,  sức  khoẻ  dần  dần  hồi  phục  lại,  khỏi  bệnh,  sau 

khi khỏi rồi mãi đến về sau không hề bị bệnh. 

Lần này thì bị bệnh, nghĩ lại do nguyên nhân gì? 

Tôi chiếm cứ thời gian của các bạn học sinh, cho nên 

“Kinh Hoa Nghiêm” không giảng nữa, để thời gian này 

nhường  lại,  để  cho  các  học  sinh  ở  nơi  đây  luyện  tập 

giảng kinh,  còn việc giảng  Kinh  Hoa  Nghiêm  của tôi 

dời đến phòng học nhỏ lầu 8 của Tịnh Tông Học Hội 

để giảng (bởi vì chúng ta giảng kinh, mục đích chủ yếu 

là  làm  ra  đĩa  VCD,  tương  lai  cúng  dường  cho  đài 

truyền hình sử dụng). Ý niệm này của tôi vừa khởi lên, 

bệnh của tôi liền khỏi, không hề có bệnh gì. Nghĩ lại rất 

có đạo lý, tôi chiếm cứ thời gian của các vị, phàm việc 

gì đều có nhân quả, nhân quả là chân lý, là định luật, 

205 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





chúng ta phải hiểu được cái đạo lý này. 

Cho  nên  ba  loại  bố  thí  đều  tu,  ba  loại  quả  báo 

đều hiện tiền. Bản thân tôi là hiện thân nói pháp cho 

các vị, tôi không có cầu tuổi thọ, tôi cũng không có 

cầu phước báo, sau khi xuất gia, tôi cạo đầu liền dạy 

ở Phật Học Viện, liền từ nơi công tác hoằng pháp lợi 

sanh,  40  năm  chưa  hề  gián  đoạn,  không  cầu  bất  cứ 

thứ gì, thế nhưng phước báo tự nhiên liền hiện tiền. 

Có một năm Đài Bắc cử hành pháp hội Nhân Vương 

Hộ  Quốc,  tôi  giảng  “Kinh  Nhân  Vương”  giảng  hết 

hai  mươi ngày. Ngay trong pháp hội gặp được Cam 

Lồ  Hoạt  Phật,  đây  là  một  đại  đức  Mật  Giáo  Tây 

Tạng, cũng là bạn cũ rất tốt với tôi. Sau khi gặp mặt 

rồi, ông nói với tôi, (tuổi tác của ông lớn hơn tôi, đại 

khái lớn hơn tôi khoảng 10 tuổi), ông nói:  

- Pháp sư à, ông qua đây, tôi hỏi. 

- Có việc gì ạ, thưa Phật gia? 

Ông nói:  

-  Những  năm  tháng  gần  đây  công  đức  giảng 

kinh nói pháp của ông rất lớn, ông vốn dĩ không có 

phước báo, về sau phước báo của ông rất lớn, không 

những  phước  báo  rất  lớn,  thọ  mạng  rất  dài,  vốn  dĩ 

ông đoản mạng, chúng tôi phía sau đều nói ông. 

206 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Tôi nói: 

- Những việc này Ngài không nói tôi cũng biết 

được. 

Tôi cũng thấu hiểu, tôi cũng rõ ràng, phước báo 

rất  lớn,  tuổi  thọ  rất  dài.  Tôi  cũng  không  có  cầu 

phước,  cũng  không  có  cầu  thọ  mạng.  Ngạn  ngữ 

Trung  Quốc  thường  nói:  “Làm  Hoà  Thượng  một 

ngày,  đánh  chuông  một  ngày”,  sống  ở  thế  gian  một 

ngày, vì Phật pháp làm việc một ngày. 

Thái  độ này của tôi  hoàn toàn giống với cư  sĩ 

Lý  Mộc  Nguyên,  sống  một  ngày  vì  Phật  pháp  vì 

chúng sanh phục vụ một  ngày, quyết định  không có 

chính mình, cho nên chính mình thanh tịnh tự tại, còn 

vì  chính mình rất mệt, vì  người khác không mệt, sự 

việc  làm  thành  công  rồi  mọi  người  có  phước,  làm 

không thành công mọi người thiếu phước, thì không 

còn cách gì. Chính mình nhất định không có ý niệm ý 

niệm được mất, bạn liền sẽ sống được rất tự tại. Đây 

là  ở  ngay  không  Phật  pháp  tiếp  nhận giáo  huấn  của 

lão sư, đạt được lợi ích chân thật. 

Tôi  vào  cửa  Phật  là  nghe  một  câu  nói  của  lão 

sư, tiên sinh Đông Phương Mỹ nói với tôi “Học tập 

Phật pháp là hưởng thụ cao nhất của nhân sanh”. Tôi 

bị câu nói này của ông thức tỉnh, tôi rất muốn hưởng 

207 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





thụ cái hưởng thụ cao nhất của nhân sanh, nếu đã có 

vậy tôi đương nhiên phải học, tôi không để lỡ qua cái 

nhân duyên này, tu học của 47 năm, tôi chân thật có 

được. Cho nên trong lòng tôi luôn cảm ân đối với lão 

sư,  phòng  học  giảng  đường  của  chúng  ta,  tôi  đều 

cúng  dường  di  ảnh  của  lão  sư,  không  luận  ở  bất  cứ 

nơi nào, không luận ở đạo tràng nào, hình  chụp của 

thầy  tôi,  nhất  định  cúng  ở  trong  giảng  đường,  trong 

Phật đường, mỗi giờ mỗi phút như ở bên lão sư, cho 

nên  cả  đời  sống  ngay  trong  cảm  ân,  báo  ân,  hạnh 

phúc,  tự  tại  an  vui  không  gì  bằng,  không  có  được 

mất, không có lo lắng, không có vướng bận. 

Cư  sĩ Lý biết tôi, ông quen biết tôi  có thể nói 

rất  lâu,  luôn  nghĩ  đến  biện  pháp  để  tôi  lưu  lại 

Singapore.  Ông  biết  được  giữ  tôi  không  dễ,  chỉ  cần 

có một chút không đúng pháp, tôi lập tức liền đi, còn 

nếu  như  ở  chỗ  này  tất  cả  đúng  pháp,  tôi  có  trách 

nhiệm  giúp  đỡ  ông,  tôi  toàn  tâm  toàn  lực  hiệp  trợ 

ông, còn như ông làm không được như pháp, tôi liền 

rời khỏi. Không có thứ tình riêng, tuyệt đối không thể 

nói “Ở nơi đây của ông điều kiện vật chất hùng hậu, 

tôi  sẽ  ở  nơi  đây  thêm  vài  ngày”,  không  hề  có  việc 

này, điều kiện vật chất có hùng hậu hơn, cũng không 

lưu giữ được tôi, ở nơi đây chân thật đang giảng làm 

đạo,  chân  thật  đang  tu  hành,  chân  thật  đang  dụng 

công  học  tập,  tôi  nhất  định  ở  lại  nơi  đây,  tôi  có  sứ 

mạng cảm, tôi có trách nhiệm cảm, phải hiệp trợ đại 

chúng. 

208 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Nếu  như  mọi  người  đến  để  tiêu  khiển,  không 

phải là nỗ lực tu hành, tôi ở lại nơi đây không chút ý 

nghĩa  gì.  Tôi  giảng  kinh  40  năm,  năm  nay  73  tuổi, 

cũng phải nên về hưu rồi, tôi cũng rất muốn tìm một 

nơi hoàn cảnh rất tĩnh lặng, để chính mình tấn tu. Lần 

này đến Úc Châu, ở ngay trong rừng nguyên sinh đã 

ở hết ba ngày, tôi rất hoan hỉ, nếu như ở nơi đó, dựng 

lên  một  cái  lều  tranh  để  tấn  tu,  bạn  nói  xem  tự  tại 

dường nào, hoàn toàn cách tuyệt  với thế gian, đó là 

một hoàn cảnh mà cả đời của tôi mong muốn được ở. 

Tôi mỗi niệm không quên, nếu như không có duyên 

phận hoằng pháp, tôi liền sẽ thoái hưu, tôi đến nơi đó 

để hoà mình với đại tự nhiên. 

Thế  nhưng  ở  nơi  đây  có  các  đồng  tu  cố  gắng 

muốn tu học, cố gắng muốn tu hành, tôi đành phải xả 

bỏ  chính  mình,  thọ  dụng  của  chính  mình,  gian  khổ 

thế nào đi nữa, tôi cũng phải giúp đỡ mọi người, quan 

niệm của tôi, tác phong của tôi, cư sĩ Lý biết được rất 

rõ ràng. 

Ở trong các thứ cúng dường, pháp cúng dường 

là đệ nhất. Trong pháp cúng dường, Bồ Tát Phổ Hiền 

đã nói cho chúng ta nghe mấy điều, mấy điều này đều 

là cương lĩnh. 

Pháp cúng dường: 

Cái thứ nhất:  “Như thuyết tu hành cúng dường”.  

209 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





Chúng ta có làm được hay không? Ở trên kinh 

này  Phật  dạy  chúng  ta  phải  làm,  chúng  ta  thảy  đều 

làm  được.  Dạy  chúng  ta  không  được  làm,  chúng  ta 

nhất  định  không  được  trái  phạm.  Đây  gọi  là  “Như 

thuyết tu hành cúng dường”. 

Tôi  thường  hay  khuyên  bảo  mọi  người,  cũng 

nói với mọi người, kinh điển Phật đã nói, trên thực tế 

chính là lời của Phật đã nói, người đời sau tôn xưng 

nó là kinh điển. Vì sao vậy? Ngài nói ra đều là chân 

lý, vĩnh  hằng bất  biến, đại  đức xưa tôn xưng  những 

lời Phật đã nói gọi là diệu pháp. Nó rốt cuộc diệu ở 

chỗ nào vậy? Cổ đức nói rõ với chúng ta “Lời nói này 

không phải tuỳ tiện mà nói, mỗi một câu mà Phật đã 

nói,  mỗi  một  chữ  đều  là  viên  mãn,  đó  gọi  là  diệu”. 

Cái  gọi  là  viên  mãn,  bên  trong  đó  có  bốn  ý  nghĩa, 

Phật  pháp  nói  bốn  phần,  bốn  ý  nghĩa  “Giáo  -  Lý  - 

Hành - Quả”. 

Lần này tôi ở Úc Châu đã ở trong tổ chức hòa 

bình tôn giáo thế giới những người lãnh đạo các tôn 

giáo khác nhau này, cũng đã giới thiệu khái lượt qua, 

nói rõ nội dung của Phật pháp, đây là diệu pháp. Nếu 

như chúng ta giảng “Giáo - Lý - Hành - Quả”, thì họ 

nghe  không  hiểu.  Cho  nên  tôi  liền  thay  đổi  phương 

thức giới  thiệu, kinh  Phật  mỗi  câu mỗi  chữ  đều bao 

hàm bốn ý nghĩa: Ý nghĩa thứ nhất “Giáo huấn chân 

thành”, Cái thứ hai là “Đạo lý chân thật”, Cái thứ ba 

là “Hành vi chí thiện”, Cái thứ tư là “Hưởng thọ cao 

210 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



nhất”. Tôi đem “Giáo - Lý - Hành - Quả” dùng bốn 

câu này để giải thích, thì họ nghe hiểu được, nghe rồi 

đều gật đầu, mỗi câu mỗi chữ đều đầy đủ bốn cái ý 

này,  cho  nên  gọi  là  bảo,  gọi  là  diệu  pháp.  Chúng  ta 

phải dùng thái độ gì để tiếp nhận? Việc thứ nhất đối 

với  lời  giáo  huấn  chân  thành  của  Phật  đà,  chúng  ta 

phải  tín  ngưỡng,  tin  sâu  không  hoài  nghi;  Việc  thứ 

hai đối với đạo lý của Phật đã nói, phải lý giải thấu 

triệt;  Việc thứ  ba hành vi  chí  thiện  của Phật  đã nói, 

chúng  ta  phải  chân  thật  làm  đến  được;  Việc  thứ  tư 

hưởng thụ cao nhất, chúng ta mới chân thật đạt được. 

Bạn có thể đạt được hưởng thụ cao nhất, chính là nhà 

Phật  chúng  ta  gọi  là  chứng  quả.  Bạn  tu  hành  chứng 

quả, chứng quả chính là thọ dụng ở ngay trong cuộc 

sống thường ngày. 

Lần  giới  thiệu  này,  họ  có  thể  nghe  hiểu  được, 

họ cũng có thể tiếp nhận, nghe rồi cũng rất hoan hỉ. 

Thế nhưng chúng ta phải ghi nhớ, chúng ta nói được 

họ hoan hỉ, còn phải  làm cho họ hoan hỉ hơn. Càng 

hoan hỉ là cách nói thế nào vậy? Kinh Phật nói Như 

Thị, kinh điển  của các vị  lại chẳng phải  là Như Thị 

hay sao? Kinh Phật mỗi câu là diệu pháp, kinh điển 

đó của các vị, câu câu cũng là diệu pháp, cho nên tôi 

gọi họ đều là Bồ Tát. 

Khi tôi vừa ra cửa lớn, gặp được một tín đồ Cơ 

Đốc, là một đại biểu của Cơ Đốc giáo, rất là lễ kính 

đối với tôi, đến bắt tay tôi. Ông nói: 

211 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





- Pháp sư, ông gọi tôi là Bồ Tát, chúng tôi gọi 

Ngài là thần. 

Lập tức liền có hồi kính. Cho nên chúng ta cần 

phải  tôn  kính  người  khác,  chúng  ta  tốt  người  khác 

cũng tốt. 

Ở trong Phật pháp, thực tế ra mà nói chỉ có đệ 

nhất, không có đệ nhị, mỗi pháp đều đệ nhất, người 

người đều đệ nhất, mọi việc đều đệ nhất, không tìm 

ra được đệ nhị. Đây gọi là bình đẳng chân pháp giới, 

nhất  chân  pháp  giới  chính  là  pháp  giới  bình  đẳng, 

mới  chân  thật  có  thể  thực  tiễn  đa  nguyên  văn  hoá, 

cùng tồn tại phát triển, cùng sống hoà thuận với nhau. 

Hiệu  quả  của  nó,  xã  hội  an  định,  thế  giới  hòa  bình, 

mỗi  một  người  đều  có  thể  trải  qua  đời  sống  hạnh 

phúc mỹ mãn. Đây là tôi hy vọng toàn thế giới, bao 

gồm  thầy  tôn  giáo,  bao  gồm  thầy  truyền  giáo,  phải 

nên  dốc  hết  trách  nhiệm,  phải  nên  có  sứ  mạng  như 

vậy. Bạn trở thành một thầy tôn giáo, truyền giáo sư, 

sứ mạng của bạn cứu độ tất cả chúng sanh khổ nạn, 

vậy  thì  hạng  người  này  ở  trong  Phật  pháp  gọi  họ 

chính là Bồ Tát. Cho nên tôi gọi họ là Bồ Tát, đúng 

với sự thật. 

Cho nên nhất định phải ghi nhớ “Như thuyết tu 

hành”. Chữ “thuyết” này là Phật nói. Những gì Phật 

nói chúng ta hoàn toàn làm được, đây chính là cúng 

dường, không chỉ  là cúng dường chư Phật  Như Lai, 

212 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



mà là cúng dường tự tánh của chúng ta, cúng dường 

tất cả chúng sanh, bạn phải hiểu được cái đạo lý. Hay 

nói cách khác tự tánh có được nuôi dưỡng tốt, trí tuệ 

liền  khai  mở,  trong  tự  tánh  bao  hàm  phước  đức  vô 

tận, tự nhiên liền hiện tiền. 

Chúng ta hiểu rõ cái đạo lý này, tin sâu cái đạo lý 

này, cho nên không có tiền mà dám làm việc, các vị xem 

cư sĩ Lý ngày đêm trù bị, phải mau xây xong thôn Di 

Đà, mục đích xây thôn Di Đà là gì? Phải cứu cái xã hội 

này, phải cứu kiếp nạn này, vì việc này mà xây dựng, 

niệm Phật, tu hành, có thể tránh được kiếp nạn của thế 

giới. Ở trong đây có một thiên đạo lý rất sâu, họ hiểu 

được. Cấu tưởng của thôn Di Đà, mọi người đều biết, 

yêu  cầu  ở  trong  đây  có  hai  sự  việc,  ngày  ngày  nghe 

kinh, ngày ngày niệm Phật, như thuyết tu hành, chúng ta 

chỉ yêu cầu một điều kiện như vậy. Người ở trong đây 

cơm áo đi đứng đều cúng dường, bạn không cần mang 

đến đây một xu tiền nào, cúng dường bạn cả đời, mãi 

đến đưa bạn vãng sanh, giúp cho bạn làm Phật. Cư sĩ Lý 

vẫn đang tìm người thiết kế phục trang, tương lai sau khi 

bước vào, chúng ta mặc quần áo giống như nhau, bình 

đẳng, ăn bình đẳng, mặc cũng bình đẳng, quần áo của 

bạn không  cần phải  mang  theo.  Thế nhưng  các vị thử 

nghĩ xem, thôn Di Đà thiết kế của chúng ta, là có hơn 

400  phòng,  mỗi  một  phòng  ở  được  ba  người,  có  đến 

1200 người ở, phí dụng đời sống cho 1200 từ đâu mà 

có? Bạn nói cư sĩ Lý có nhiều tiền đến như vậy, cư sĩ Lý 

một xu cũng không có, có cái gan lớn đến như vậy. Cư 

213 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





sĩ Lý nói, “Tôi không có tiền, ông chủ của tôi có tiền”. 

Ông chủ là ai vậy? Là A Di Đà Phật, A Di Đà Phật có 

đại phước báo. Ngày nay chúng ta làm công cho A Di 

Đà Phật, làm việc thay cho Ngài, bạn xem tín tâm thành 

tựu sự nghiệp, không phải nói có tiền mới làm, không có 

tiền thì không làm, không phải vậy, xem thấy việc này 

có nên làm hay không? Có cần phải làm hay không? Có 

phải bức thiết cần phải làm không? 

Ngày nay đại tai nạn đến bên tai, việc bức thiết 

cần phải làm, đây chính là Bồ Tát phát tâm, người thế 

gian không dám làm, họ dám làm, họ có thể làm được 

thành công hay không? Chính mình có tràn đầy niềm 

tin, một chút hoài nghi cũng không có. 

Cho nên việc then chốt thứ nhất, mọi người phải 

ghi nhớ, y giáo phụng hành, thành tựu đức hạnh của 

chính mình, thành tựu đạo nghiệp của chính mình, vì 

nếu như chính bạn không phải là Bồ Tát chân thật, thì 

bạn  không  thể  lợi  ích  được  chúng  sanh,  bạn  cũng 

không thể thành tựu sự nghiệp của Phật pháp. 

Cho nên câu thứ nhất này quan trọng, chúng ta 

lại vì tiện lợi đồng tu. Kinh văn quá dài, sợ bạn không 

nhớ  nổi,  cho  nên  đem  giáo  huấn  quan  trọng  nhất 

trong  kinh văn,  tôi  đem  nó  tiết  lục  ra,  tổng  cộng  đã 

tiết được 60 điều, như vậy mọi người sẽ dễ nhớ, 60 

điều này ở trong “Tịnh Tông Tu Hành Thủ Tắc”. 

214 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 

(VCD 080) 

“Tịnh Tông Tu Hành Thủ Tắc” là “Hành” kinh 

của chúng ta. Kinh có “Giáo - Lý - Hành - Quả” bốn 

loại, đó là tu hành, cũng chính là hành vi chí thiện mà 

tôi  thường  nói.  Quyển  sách  nhỏ  này  (đã  in  thành 

quyển sách nhỏ) để các vị mang theo bên mình, mỗi 

lúc xem, xem rồi phải làm được, từng điều phải làm 

cho được. Trong quyển sách nhỏ này, tổng cộng có 3 

phần:  Phần  phía  trước  là  tiết  lục  giáo  huấn  trong  5 

kinh của Tịnh Tông; Phần thứ hai có 60 điều, chính là 

giáo huấn của “Kinh Vô Lượng Thọ”; Phần thứ 3, đại 

khái cũng có sáu mươi mấy điều, là tiết lục giáo huấn 

từ trong “Di Lặc Bồ Tát sở Vấn Kinh” đã nói. Những 

bộ kinh này đều giảng qua ở nơi đây, chúng ta có thể 

làm được mấy điều này, thì bạn chính là Bồ Tát chân 

thật, bạn là người tu hành chân thật, bạn nhất định sẽ 

được chư Phật hộ niệm, Long thiên ủng hộ, bạn phát 

nguyện  vì  Phật  pháp,  vì  chúng  sanh  làm  bất  cứ  sự 

nghiệp gì đều sẽ viên mãn, có nguyện ắt thành. Chính 

chúng  ta  phải  chuẩn  bị  đủ  điều  kiện  này  mới  được, 

còn như chính mình không đầy đủ cái điều kiện này 

thì cầu cảm ứng sẽ không cầu được. Bạn có thể cầu, 

có cầu ắt có ứng, là khi bản thân bạn chuẩn bị đầy đủ 

điều kiện tốt. Việc này mọi người nhất định phải nên 

hiểu,  chính  mình  không  nỗ  lực  tu  hành  quyết  định 

không thể thành tựu. 

215 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





Câu thứ hai:  “Lợi ích chúng sanh cúng dường”  

Chỗ  này  trong  lúc  giảng  giải  chúng  ta  thường 

hay nhắc đến. Chúng ta tâm tâm niệm niệm lợi ích tất 

cả chúng sanh, tâm lượng phải lớn, quyết không thể 

nói  lợi  ích  chúng  sanh  tôi  ưa  thích,  còn  chúng  sanh 

tôi không ưa thích, chúng sanh tôi chán ghét, thì tôi 

không lợi ích cho họ. Cách nghĩ này của bạn sai rồi, 

lợi ích chúng sanh không phân chủng tộc, không phân 

tôn giáo, không phân tộc loại, một mực bình đẳng lợi 

ích. 

 Trong lợi ích, lợi ích lớn nhất là gì? 

Ở  trên  kinh  Phật  đã  nói,  đó  là  giúp  đỡ  chúng 

sanh giác ngộ, đó là lợi ích lớn nhất, nên gọi là “Phá 

mê khai ngộ, lìa khổ được vui”. 

Tại  vì  sao  chúng  sanh  có  khổ?  Khổ  là  họ  mê 

mà không giác, thì họ khổ thôi. Họ có tai, có nạn, có 

khổ,  chúng  ta  ở  trên  mặt  vật  chất  giúp  cho  họ  một 

chút, chỉ có thể cứu nhất thời, không thể cứu cả đời, 

cho dù bạn có năng lực giúp  đỡ cho họ cả  một  đời, 

vậy thì đến đời sau thì phải làm sao? Bạn còn có thể 

chăm  sóc  được  cho  họ  không?  Đời  sau,  lại  còn  đời 

sau nữa? 

Phật  Bồ  Tát  lợi  ích  chúng  sanh,  đời  đời  kiếp 

kiếp mãi mãi lợi ích cho họ, lợi ích chân thật. Bạn thử 

216 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



nghĩ xem sự việc này, chúng ta làm thế nào thực tiễn? 

Thực tiễn ở chỗ này chính là giáo dục. Các vị thường 

hay nghĩ đến Thích Ca Mâu Ni Phật mà xem, cả đời 

giảng kinh  nói pháp (việc này mọi người đều biết), 

Thế Tôn năm xưa ở đời, giảng kinh hơn 300 hội, nói 

pháp 49 năm, giống như Khổng Lão Phu Tử vậy, cả 

đời đều làm công tác giáo dục xã hội. Công tác giáo 

dục này không có nhận bồi dưỡng, là công tác nghĩa 

vụ, Phật không hề nhận một xu tiền học phí nào của 

người  ta,  tiếp  nhận  cúng  dường,  chẳng  qua  là  một 

ngày  ăn  cơm  một  bữa,  tiếp  nhận  một  bát  cơm  mà 

thôi,  ba  y  một  bát,  không  có  tâm  mong  cầu,  cả  đời 

giáo  học  không  biết  mệt,  đó  là  lợi  ích  chúng  sanh 

cúng dường. Chúng ta phải học tập. 

Tuy  nhiên,  vào  thời  xưa  giao  thông  không 

thuận  tiện,  phạm  vi  đời  sống  nhân  dân  rất  nhỏ  hẹp, 

đích thực là có người đến già chết mà chưa từng qua 

lại, chỉ là ở ngay trong thôn xóm. Thôn xóm cách bên 

có thể nhìn thấy được, chỉ có mấy dặm đường thôi, cả 

đời  cũng  chưa  từng  qua  đến  bên thôn trang đó,  như 

vậy đến già chết chưa từng qua lại, phạm vi đời sống 

của họ rất nhỏ, giao thông không thuận tiện, tình hình 

như vậy mới cần xây đạo tràng. Cho nên nơi nơi đều 

có đạo tràng, đều có pháp sư ở nơi đó giảng kinh nói 

pháp, giáo hoá chúng sanh. 

Hiện tại thời đại này thay đổi rồi, khoa học kỹ 

217 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





thuật phát triển, thông tin phát triển, toàn thế giới bất 

cứ một nơi nào, xảy ra một việc nhỏ nào, chúng ta lập 

tức  liền  biết  được.  Ngoài  ra  giao  thông  cũng  thuận 

tiện.  Bạn  xem  vào  thời  xưa,  nếu  từ  Trung  Quốc  đi 

đến nơi đây, đi đến Nam Dương, làm gì mà dễ dàng, 

mà  dù  cho  có  cơ  hội  cho  bạn  đến, bạn  cũng  e  ngại, 

ngồi thuyền phải ngồi đến mấy tháng, mới có thể đến 

được.  Hiện  tại  giao  thông  thuận  tiện,  mấy  giờ  đồng 

hồ thì đến rồi. Cho nên tôi ở Úc Châu, ở Tuyết Lê, có 

một  số  đồng tu gặp  mặt  tôi  ở  Tuyết  Lê,  tôi  liền  nói 

với  họ:  Đài  Bắc  đến  Tuyết  Lê  ở  vào  30  năm  trước 

(đại  khái  ba  bốn  chục  năm  trước)  cự  ly  từ  Đài  Bắc 

đến Cao Hùng, từ Đài Bắc đến Cao Hùng phải ngồi 

tàu hoả, tàu nhanh là 8 giờ, tàu chậm là 12 giờ. Tàu 

nhanh là 8 giờ, hiện tại từ Tuyết Lê đến Đài Bắc là 8 

giờ đồng hồ, địa cầu nhỏ lại, cho nên gọi là thôn địa 

cầu.  Tham  quan  du  lịch  dường  như  biến  thành  việc 

cần thiết trong cuộc sống của một người, tuyệt nhiên 

không phải  xa xỉ  mà là biến  thành một  bộ phận đời 

sống.  Đi  nghỉ  hè,  thế  là  chúng  ta  cùng  với  thế  giới 

bên  ngoài  tiếp  xúc  được  nhiều  hơn,  bạn  sẽ  tiếp  xúc 

với  những  người  chủng  tộc  khác  nhau,  người  quốc 

gia  khác  nhau,  người  tín  ngưỡng  khác  nhau,  người 

văn  hoá  khác  nhau,  người  có  phương  thức  đời  sống 

khác nhau, người tín ngưỡng tôn giáo khác nhau, bạn 

phải  cùng  sinh  hoạt  chung  với  họ,  đây  gọi  là  đa 

nguyên văn hoá. Cho nên phải có quan niệm lợi ích 

tất  cả  chúng  sanh,  vô  số  giới  hạn  thảy  đều  phải  đột 

218 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



phá. Hiện tại địa cầu này biến thành một nhà, cái nhà 

này  có  lớn  hay  không?  Không  lớn,  một  gia  đình  rất 

nhỏ, so với “nhà” của Phật thì nhỏ hơn rất nhiều, nhà 

của Phật thì bao lớn? Tận hư không, khắp pháp giới. 

Phật là  “Lấy pháp giới làm nhà, lấy chúng sanh làm 

 chính mình” , nếu như chúng ta muốn làm Phật, nếu 

bạn không thể thực tiễn được hai câu nói này, thì bạn 

không thể làm được Phật. Người niệm Phật đều muốn 

thành  Phật,  đều  muốn  đi  đến  thế  giới  Cực  Lạc  để 

thành Phật, thì trước tiên bạn phải có cái quan niệm 

này, phải thực tiễn cái quan niệm  “Tất cả chúng sanh 

 là chính mình, hư không pháp giới là nhà của ta”  thì 

bạn mới có hy vọng làm được Phật. 

Cho nên khởi tâm động niệm của bạn có thể lợi 

ích tất cả chúng sanh. Khởi tâm động niệm là nguyện 

vọng,  nguyện  vọng  có  thể  biến  thành  sự  thật  hay 

không, đó lại là một tầng công phu. Làm thế nào đem 

nguyện  vọng  biến  thành  sự  thật  thực  tiễn  được  nó? 

Bạn phải có hành động. 

Lần  này  tôi  có  cơ  hội  tham  gia  Hội  nghị  tôn 

giáo  thế  giới,  tổ  chức  hội  nghị  hòa  bình  ở Paris,  tôi 

cũng cảm thấy rất kỳ lạ, vì sao họ lại đến tìm tôi? Tôi 

hoàn  toàn  chưa  từng  qua  lại  với  họ.  Họ  đến  tìm  tôi 

hơn  nữa  còn  rất  tôn  kính  đối  với  tôi.  Hội  nghị  này 

một năm tổ chức 2 lần, nửa năm 1 lần. Tham gia hội 

nghị  này có hơn 30 tôn giáo, đều là người lãnh đạo 

219 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





của  một  số  giáo  phái.  Mỗi  một  giáo  phái  đều  trình 

bày  về  quan  niệm  của  họ,  cách  làm  của  họ,  đều  có 

một báo cáo ngắn gọn. Hội nghị chỉ có 2 giờ đồng hồ 

mà họ để cho tôi nói 30 phút, có thể thấy là họ rất là 

tôn kính đối với tôi, họ mỗi một người phát biểu đại 

khái chỉ có 5-6 phút, để cho tôi nói 30 phút, rất là đãi 

ngộ  đối  với  tôi.  Sau  khi  tôi  nghe  mỗi  người  họ  nói 

rồi, (vốn dĩ tôi cũng có chuẩn bị, các vị đồng tu đều 

biết,  những  thứ  đã  chuẩn  bị,  đến  chỗ  đó  thì  không 

dùng được, nên chỉ phát cho họ làm tham khảo bởi vì 

tôi  sau  khi  nghe  lời  của  mỗi  một  người  họ  nói)  tôi 

kiến nghị với họ:  

-  Hội  nghị  này  đã  có  rất  nhiều  năm  lịch  sử, 

quan  niệm  của  một  số  nhà  tôn  giáo,  tôi  rất  là  kính 

phục, có một mục tiêu giống nhau, cầu cả thế giới xã 

hội  an định, thế giới hòa bình, tất cả  chúng sanh có 

thể  hoà  thuận  cùng  ở  với  nhau,  hợp  tác  lẫn  nhau. 

Quan  niệm này quá tốt, đây là chỗ  mà  chúng ta tôn 

kính, thế nhưng quan niệm này làm thế nào để thực 

tiễn? Vấn đề này thì nghiêm trọng, hội nghị đã mở ra 

nhiều  năm,  một  năm  mở  ra  2  lần,  không  khởi  được 

tác  dụng,  xã  hội  vẫn  là  động  loạn,  thế  giới  vẫn  là 

không hòa bình, vẫn là có tranh chấp, mọi người đều 

không nghĩ ra được biện pháp. 

Cho  nên  tôi  tiếp  tục  đưa  ra  ý  kiến  cho  họ,  tôi 

nói rõ với họ: 

220 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



- Nhà Phật trên kinh Hoa Nghiêm nói “thế giới 

Hoa Tạng”, đó là thế giới của Tỳ Lô Giá Na Phật, đó 

là một thế giới đa nguyên văn hoá, lớn hơn rất nhiều 

so với thế giới của chúng ta, chúng ta xem thấy ở trên 

kinh  Hoa  Nghiêm,  những  quần  chúng  tham  gia  đại 

hội này thì đã có hơn 200 chủng tộc khác nhau, chủng 

tộc đó quá lớn, số người trong mỗi một chủng tộc vô 

lượng vô số, thế giới này của chúng ta có tính được 

vào đâu? Phạm vi quá nhỏ, thế giới Cực Lạc cũng là 

như  vậy.  Vậy  thì  tại  vì  sao  người  của  thế  giới  Hoa 

Tạng,  người  của  thế  giới  Cực  Lạc,  chủng  tộc  khác 

nhau, tín ngưỡng tôn giáo khác nhau, đều có thể hoà 

thuận cùng sống, tại vì sao chúng ta không làm được? 

Khi tôi vừa nói đến đó, mọi người đều tập trung 

chú ý, chuyên tâm để nghe tôi giảng giải, tôi nói tiếp: 

- Thế giới Hoa tạng, thế giới Cực Lạc họ có thể 

làm được, là do chỉ có một nhân tố, ngày ngày giảng 

kinh nói pháp. Bạn xem trên “Kinh Hoa Nghiêm”, Tỳ 

Lô Giá Na Phật giảng kinh nói pháp, chưa từng gián 

đoạn bao giờ, thế giới Cực Lạc A Di Đà Phật giảng 

kinh nói pháp, cũng chưa từng gián đoạn qua bao giờ. 

Cho nên giảng kinh nói pháp, đó là giáo học, chỉ có 

giáo học có thể đem lý tưởng này thực tiễn. 

Khi họ nghe tôi nói rồi, cũng đồng ý cách nhìn 

của tôi, rằng nhất định phải thông qua giáo học. 

221 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





Người  xưa  Trung  Quốc  chúng  ta  thường  nói 

(đây là nói những người đi học) “Ba ngày không đọc 

sách  thánh  hiền  thì  hoàn  toàn  khác  đi,  không  giống 

người, người đều có phiền não, đều có ác tập khí”. Ba 

ngày  không  đọc  sách  thánh  hiền,  phiền  não  tập  khí 

của  bạn  hiển  lộ  nguyên  hình,  vậy  làm  gì  là  người 

chứ? 

 Như thế nào mới gọi là người? 

Tuân thủ 5 giới 10 thiện, mà không có lỗi lầm, 

vậy mới gọi là người, còn 5 giới không giữ, 10 thiện 

không giữ, bạn là súc sanh, là ma quỷ, không phải là 

người. 

Hiện tại cái thế gian này, bạn ra bên ngoài xem, 

yêu ma quỷ quái. Không luận đến bất cứ nơi nào, bạn 

liền xem thấy những bức vẽ, thậm chí vẽ lên trên áo, 

nội  dung  trong  đó  đều  là  yêu  ma  quỷ  quái,  người 

không  phải  người,  quỷ  không  phải  quỷ.  Chúng  ta  ở 

bên ngoài xem thấy trên xe buýt, bên trên buýt xem 

thấy đều là quỷ quái, đến đâu cũng đều thấy. 

Cho  nên  đọc  sách  thánh  hiền  là  quan  trọng, 

giảng kinh nói pháp là quan trọng, đạo tràng này của 

chúng ta, chúng ta ngày ngày đang giảng. 

Tôi bị bệnh thời gian này nên đã gián đoạn hai 

ba tuần. Sau khi trở về, cư sĩ Lý Mộc Nguyên nói với 

222 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



tôi,  các  đồng  tu  đã  thoái  tâm,  đã  tản  mạn  rồi.  Tôi 

nghe  rồi  lo  ngại,  nếu  như  tình  hình  này,  Phật  Học 

Viện  của  chúng  ta  quyết  định  không  thể  thành  lập, 

lớp bồi  dưỡng cũng phải  giải tán, đây là hiện  tượng 

rất  đáng  lo.  Các  đồng  tu  vẫn  không  thể  tự  lập,  vẫn 

không thể tự đối diện một mình, không thể khắc phục 

phiền não tập khí của chính mình, vẫn cần phải nhờ 

chúng tôi đến để phụ đạo. Tại vì sao các đồng tu có 

thể  tản  mạn?  Tôi  biết  rõ  nguyên  nhân,  các  vị  nhiều 

người đến như  vậy, ở nơi đây  một  tuần lễ thời gian 

giảng  kinh  quá  ít,  thời  gian  luân  lưu  quá  ít,  hai  ba 

tuần  mới  luân  lưu  đến  một  lần,  thậm  chí  một  tháng 

mới luân lưu đến một lần, làm sao mà không giải đãi 

chứ? Cho nên sự việc này khó tránh khỏi. 

Cả  đời  tôi  không  quản  người,  tôi  không  hy 

vọng  ràng  buộc  người,  tôi  không  hy  vọng  quản  lý 

người.  Thực  tế  mà  nói  cả  đời  tôi  cũng  không  có 

người quản lý tôi, vậy rất tự tại. Cả đời tôi không có 

người  quản  tôi  thì  tôi  không  nên  đi  quản  người.  Cả 

đời tôi sống được rất hạnh phúc, cả đời không quản 

người, không quản việc, không quản tiền. Mọi người 

đều  biết  được  tôi  là  pháp  sư  “tam  bất  quản”,  đây 

chính  là  tôi  hưởng  phước,  nhưng  không  dễ  dàng  gì 

hưởng được. 

Cho nên sau khi trở về, tôi nhất định đem thời 

gian nhường lại cho các đồng tu, tôi một tuần lễ giảng 

223 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





một  lần.  Vậy  thì  hy  vọng  rằng  với  mỗi  ngày  giảng 

kinh  hai  giờ  thì  là  hai  đồng  tu  ra  giảng,  mỗi  một 

người giảng một giờ đồng hồ. Với một giờ đồng hồ 

giảng này mỗi đồng tu viết bản thảo phải viết đủ 10 

ngàn chữ, mỗi một tuần lễ viết bản thảo 10 ngàn chữ 

để  thực  tập  trên  giảng  đài.  Vẫn  phải  theo  phương 

pháp cũ ngày trước, mỗi một bạn học đều phải đưa ra 

lời phê bình đối với người giảng đó, mỗi một bạn học 

đều phải nộp bài để giúp cho người đó cải tiến, giúp 

cho người đó tiến bộ. Chúng ta học tập như vậy mới 

thiết  thực,  thời  gian  mới  không  luống  qua,  chúng  ta 

mới  cũng  không  có  lỗi  với  thường  trụ  nơi  đây  đã 

quan  tâm  đối  với  chúng  ta,  chăm  sóc  cho  chúng  ta, 

cúng dường cho chúng ta. Khi hết một học kỳ, những 

bản thảo các vị đã viết ra, tôi thấy tổng cộng có 200 

ngàn  đến  300  ngàn  chữ,  liền  viết  thành  một  quyển 

sách,  đó  là  thành  tích  học  tập  của  các  vị  ở  nơi  đây, 

bạn phải lấy thành tích mới được. 

Nếu  như  tương  lai  phát  triển  thành  Phật  Học 

Viện,  phương  pháp  dạy  học  của  chúng  ta  thỉ  chung 

không thay đổi, các vị ngay trong quá trình học tập ở 

nơi đây, các vị cũng cảm nhận được cách dạy học này 

có  hiệu  quả   “Một  môn  thâm  nhập  trường  kỳ  huân 

 tu” . Sau khi Phật Học Viện thành lập, chúng ta có thể 

mở  ra  nhiều  môn,  thế  nhưng  các  đồng  tu  phải  chọn 

lựa,  nhất  định  phải  chọn  một  môn  để  chuyên  công. 

Còn các đồng tu tu học khác chúng ta có thể nghe, chỉ 

224 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



là nghe và cho họ lời phê bình, giúp cho họ cải chính, 

còn  chính  mình  chuyên  công  khoá  trình  của  chính 

mình. Ở vào mỗi một học kỳ, phải hoàn thành một bộ 

trước tác. Cho nên chúng ta ở nơi đây không cần phải 

thi cử, bạn đem trước tác của bạn ra, đó chính là bài 

thi,  cũng giống  như  luận  văn  vậy  thì  cái  nguyện  lợi 

ích chúng sanh phải thực tiễn. 

Cái thứ ba là  “Nhiếp thọ chúng sanh cúng dường”.   

Cái  gì  gọi  là  nhiếp  thọ  chúng  sanh?  Phải  hiểu 

được (nếu dùng lời hiện đại mà nói), nhiếp thọ chúng 

sanh  chính  là  cùng  với  tất  cả  chúng  sanh  có  duyên, 

không chỉ là có duyên, mà là có duyên phận rất sâu, 

có duyên phận rất mật thiết, có thể khiến tất cả chúng 

sanh, sanh tâm tôn kính đối với bạn, tâm thương yêu, 

tâm học tập với bạn, thì giáo hoá của bạn mới có thể 

nhận được hiệu quả. 

Cho nên nhiếp thọ chúng sanh phải nương vào 

cái gì? Không phải nương vào học vấn. Học vấn dù 

có  tốt,  không  thấy  được  người  ta  bội  phục  từ  trong 

nội tâm đối với bạn. Cho nên nhiếp thọ chúng sanh là 

đức hạnh, bạn có phẩm đức cao thượng, bạn có hành 

nghi thương yêu chúng sanh, lợi ích chúng sanh, bạn 

mới có thể nhận được ủng hộ của tất cả chúng sanh, 

tất cả chúng sanh nồng nhiệt đối với bạn. 

225 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





Các  vị  ở  nơi  đây  phải  nên  có  thể  thấy  được, 

chúng ta thăm viếng các tôn giáo khác, chúng ta đến 

thăm  hỏi,  tuy  nhiên  đây  mới  là  mở  đầu.  Giao  thừa 

năm  rồi  buổi  dạ  tiệc  ấm  áp  của  chúng  ta,  chúng  ta 

mời thỉnh tất cả đoàn thể tôn giáo Singapore đều đến 

tham dự, chúng ta đại đoàn viên, chúng ta cùng nhau 

qua  tết  âm  lịch  của  Trung  Quốc.  Đây  là  nhiếp  thọ 

chúng sanh. Có người đến hỏi tôi, họ nói: “Pháp sư! 

Vì  sao  Ngài  phải  làm  như  vậy?”  Tôi  chỉ  trả  lời  họ 

một câu, Phật dạy tôi cách làm như vậy. Phật dạy tôi 

“Nhiếp  thọ  chúng  sanh  cúng  dường”,  đây  chính  là 

thực tiễn nhiếp thọ chúng sanh cúng dường, thực tiễn 

đa nguyên văn hoá, không phải chỉ nói ở trên miệng 

mà thôi, chúng ta phải làm được. Ngày 09 chúng ta đi 

thăm viếng Ấn Độ giáo, tiếp theo là KiTo giáo, Thiên 

Chúa giáo thì đã liên hệ, mỗi một tôn giáo đều phải đi 

thăm viếng bình đẳng. Ngày lễ của các tôn giáo khác, 

chúng ta cũng hoan hỉ tham gia, ngày lễ của chúng ta, 

chúng ta rộng mời khách, chúng ta cũng mời họ đến 

tham gia, phải  thực tiễn, thảy đều là thuộc về nhiếp 

thọ chúng sanh. Tiếp theo Bồ Tát lại nói với chúng ta 

“Vì đại chúng sanh khổ cúng dường”. 

Cái thứ tư:  “Vì đại chúng sanh khổ cúng dường”.  

Cái điều này quan trọng, thực tế mà nói, từ trên 

lý mà nói chúng sanh khổ không có người nào có thể 

thay. Chúng ta rất khổ, Phật rất từ bi, Phật có thể thay 

226 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



chúng  ta  chịu  khổ  hay  không?  Không  thể!  Vì  sao 

vậy? Bạn chịu khổ, hay hưởng phước là nghiệp báo 

của bạn. Bạn có trồng cái nhân này thì bạn nhất định 

phải  cảm  thụ  cái  quả  báo  này,  không  ai  có  thể  thay 

thế.  Cho  nên  “Vì  đại  chúng  sanh  khổ”,  chỉ  là  một 

nguyện  vọng  của  chúng  ta  mà  thôi.  Chúng  ta  bằng 

lòng chịu khổ thay cho chúng sanh, trên thực tế, nếu 

như  chân  thật  có  thể  thay,  thì  định  luật  nhân  quả 

chẳng phải đã bị lật đổ rồi hay sao? Phật cũng không 

thể  trái  với  định  luật  nhân  quả,  vậy  thì  Phật  Bồ  Tát 

làm  thế  nào  thay  thế  chúng  sanh  chịu  khổ?  Chỉ  có 

một  phương  pháp,  giảm  thấp  hưởng  thụ  của  chính 

mình, giúp đỡ chúng sanh nhiều. Cho nên ở trên đời 

sống vật chất của chính mình nơi nơi tiết kiệm, một 

ngày chúng ta có thể tiết kiệm một đồng, tiết kiệm hai 

đồng để dành lại, một đồng hai đồng này liền có thể 

giúp người khác. Bạn thật có cái tâm này, chân thật 

có  cái  hành  vi  này,  phải  làm  cho  được.  Cho  nên  có 

một  số  đồng  tu  thường  hay  muốn  mời  tôi  ăn  cơm, 

mời ra ngoài ăn cơm rất lãng phí thời gian, một buổi 

cơm mất hết mấy giờ đồng hồ, thật lãng phí thời gian. 

Thế nhưng người ta thạnh tình hảo ý, hiện tại tôi nghĩ 

thông rồi, khai ngộ rồi, bất cứ người nào mời tôi cũng 

đều  đáp  ứng,  tôi  đều  hoan  nghênh,  đến  chỗ  nào  để 

mời khách vậy? Lầu hai Cư Sĩ Lâm, các vị đem tiền 

mời  khách  này  quyên  tặng  cho  Thôn  Di  Đà,  tôi  sẽ 

cùng  ăn  cơm  với  các  vị.  Vậy  thì  tốt,  vậy  thì  không 

lãng  phí  thời  gian,  cũng  không  lãng  phí  tiền  của. 

227 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





Thức  ăn  của  Cư  Sĩ  Lâm  làm  được  ngon  hơn  so  với 

tiệm cơm chay thông thường hiện tại, cho nên Cư Sĩ 

Lâm cải tiến thêm thì nhiều quán chay phải đóng cửa, 

mọi  người  mời  khách  đều  đến  Cư  Sĩ  Lâm.  Không 

những mời tôi, tôi đề xướng, tôi hy vọng tất cả những 

người  mời  khách  thảy  đều  đến  Cư  Sĩ  Lâm  để  mời 

khách, đem tiền của bạn quyên cho thôn Di Đà làm 

vô lượng công đức, vừa làm được công đức, lại mời 

được khách, lại  ăn được thức ăn ngon đến như  vậy, 

bạn nói xem tự tại dường nào. Đây là “Nhất cử tam 

tiện”.  Cho  nên  khuyến  khích  mọi  người  mời  khách 

đến  Cư  Sĩ  Lâm,  đây  chính  là  thuộc  về  thay  chúng 

sanh  khổ  cúng  dường.  Chúng  ta  ở  ngay  trong  cuộc 

sống  thường  ngày  tận  lượng  tiết  kiệm,  không  được 

lãng phí, phải tích phước. 

Tôi  ở  ngay  trong  cuộc  sống  này,  ngày  trước 

xem thấy hai vị lão sư, một vị là vị hiệu trưởng già ở 

vào thời kỳ kháng chiến - tiên sinh Châu Bang Đạo, 

một vị nữa là lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam  - Liên Xã Đài 

Trung.  Lão  cư  sĩ  Lý  tôi  theo  ông  mười  năm,  mỗi 

tháng sinh  hoạt  phí của ông 60 đồng, tiền Đài  Loan 

60 đồng (nếu tính theo mỹ kim là 2 đồng) là phí dụng 

cho 1 tháng. Mỗi ngày ông ăn một bữa cơm hơn nữa 

ăn rất ít. Tôi xem thấy lão cư sĩ Ngài như thế, tôi học 

theo Ngài, tôi cũng mỗi ngày ăn một bữa, thế nhưng 

một bữa cơm của tôi ăn được nhiều hơn so với ông, 

giống  y  như  ông  thì  không  được,  không  chịu  được. 

228 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Một bữa cơm của ông là hai cái bánh bao bột, bánh 

bao  nhỏ  thì  đủ  rồi,  còn  tôi  phải  ăn  ba  cái.  Cho  nên 

ông một ngày hai đồng phí dụng cho đời sống thì đủ. 

Vào lúc đó tôi ở Đài Trung, một ngày phải ba đồng 

phí  dụng  đời  sống.  Tôi  học  theo  ông,  tôi  học  được 

đến tháng thứ 8 tôi mới nói với ông. Ông liền hỏi tôi, 

- Vậy ông cảm thấy tinh thần thể lực có gì khác 

nhau không? 

Tôi nói:  

- Không có cảm giác gì, bình thường”. 

Ông vỗ bàn một cái nói:   

-  Tốt,  ông  cứ  như  vậy  mà  làm,  cả  đời  không 

mong cầu người. 

Ngạn ngữ chúng ta thường nói:   “Nhân đáo vô 

 cầu phẩm tự cao”47,  phí dụng đời sống của chúng ta 

rất ít, chút ít thì đủ rồi, thì không phải cầu người, cầu 

người  là  việc  rất  khổ,  nhìn  mặt  của  người  rất  khó 

nhìn,  cho  nên  cả  đời  tôi  có  đói  chết  tôi  cũng  không 

cầu người, tôi có được cái khí cốt này. 

Cho nên đời sống nhất định phải tiết kiệm, nhất 

định phải biết tích phước, nhất định không nên lãng 

phí.  Ngày  nay  các  vị  thấy  tôi  dường  như  có  chút 

229 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





phước  báo,  rất  nhiều  người  đến  cúng  dường,  tôi 

không  có  cầu  người  cúng  dường,  tự  động  đưa  đến, 

bạn  cũng  không  cách  nào  từ  chối.  Thế  nhưng  đời 

sống của tôi vẫn là rất ít, các vị thấy tôi ăn đồ ăn ăn 

được rất ít, cho nên tặng đồ đến thì mọi người cùng 

hưởng.  Hôm  nay  còn  có  người  từ  Đài  Bắc  nấu  sẵn 

thức  ăn  mang  đến,  thật  không  dễ  dàng,  nấu  sẵn  hai 

nồi lớn, tôi thấy rồi, tôi rất thích, tôi liền nói với thầy 

Ngộ  Nhẫn  mang  đến  nhà  ăn  lầu  hai,  các  vị  người 

niệm Phật buổi tối hôm nay, buổi tối bụng đói rồi thì 

có thể dùng. Người ta cúng dường tôi, tôi cúng dường 

mọi người, cúng dường mọi người thì có phước báo. 

Cho  nên  nhà  Phật  thường  nói  “Đời  này  không  liễu 

đạo, mang lông đội sừng để trả”, nên người ta cúng 

dường  tôi,  tôi  đều  cúng  dường  cho  các  vị,  nếu  tôi 

không liễu đạo thì các vị mọi người thay tôi trả, cho 

nên lập tức liền chuyển tặng cho người khác. Các vị 

cúng  dường  tiền  cho  tôi,  ngay  đến  xem  tôi  cũng 

không xem, toàn bộ đem đi tặng cho thôn Di Đà, thôn 

Di  Đà  chứng  nhận  của  tôi  đến  hiện  tại,  có  thể  đem 

đóng thành một quyển sách, một đống to. 

Vì  vậy  cần  phải  biết,  phước  báo  chuyển  tặng 

cho tất cả chúng sanh, cái phước báo này là không có 

cùng tận, càng tích lũy càng nhiều, càng nhiều càng 

bố thí, cái phước này sẽ hưởng không cùng tận. Thế 

nhưng  chính  mình phải  khắc  khổ,  quyết  định không 

được lãng phí, dư ra thì nhất định cúng dường người 

230 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



thiếu kém. Đây chính là “Thay chúng sanh khổ cúng 

dường”. 

Ở lần trước có một yến hội, có một vị cư sĩ hỏi 

tôi,  “Pháp  sư,  Ngài  ở  nơi  đâu  vậy?  Đạo  tràng  của 

 chính  Ngài  ở  đâu  vậy?”   Chính  tôi  không  có  đạo 

tràng,  chính  tôi  cả  đời  không  có  chỗ  ở  của  chính 

mình, tôi ở nơi đạo tràng của người khác. Người xuất 

gia rồi thì chính mình không có nhà, nếu như vẫn có 

một cái nhà, thì chẳng phải trở lại rồi sao? Bạn xuất 

gia rồi, bây giờ lại trở lại nhà. Cho nên lần này ở Úc 

Châu,  ở  Úc  Châu  có  cư  sĩ  La  rất  phát  tâm,  ông  có 

quan hệ rất tốt với chính phủ liên bang Úc Châu, ông 

đến  hỏi  tôi  xem  Đạo  tràng  Tịnh  Tông  Học  Hội  của 

chúng ta, cần thiết những vị pháp sư nào thường trụ ở 

Úc Châu thì ông có thể làm giúp chúng ta cư ngụ lâu 

dài, thậm chí nhập quốc tịch. Tôi nói với ông ấy: 

- Ông không nên hại người, ông không nên tạo 

nghiệp. 

Ông nghe rồi ngẩn người ra, ông hỏi: 

- Vì sao vậy? 

Tôi nói:  

- Nếu như lo cho pháp sư thủ tục cư ngụ dài lâu 

ở Úc Châu, vị pháp sư này đạo tâm liền sẽ không còn, 

231 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





Tham - Sân - Si - Mạn lòng tư riêng của họ liền khởi 

lên, đạo tâm liền sẽ không còn .   

Cho nên tôi nói: 

- Ông nên làm việc tốt, giúp tôi làm thế nào chỉ 

cho phép họ cư ngụ 1 năm, chỉ cho phép họ ở 1 năm, 

1 năm ở nơi đây họ tu hành  rất tốt, năm tới ta lại làm 

cho họ 1 năm nữa, thì họ sẽ phải luôn luôn làm được 

tốt. Mỗi năm ta đều làm cho họ, nếu họ không đúng 

pháp, thì ta không làm cho họ, hết 1 năm thì phải đi, 

phải mau đi thôi, vì vậy họ có đạo tâm. 

Ở  nơi  đây  tôi  cũng  nói  với  cư  sĩ  Lý  Mộc 

Nguyên  như  vậy,  chứng  nhận  công  tác  của  các  vị  1 

năm, tại vì sao không làm nhiều cho các vị, khiến cho 

bạn có đạo tâm. Nếu khi nhiều hơn, bạn cảm thấy nơi 

đây  có  thể  ở  dài  lâu,  bạn  liền  nghĩ  tưởng  xằng  bậy, 

bạn liền đến khắp nơi phan duyên, bạn liền sẽ có tâm 

tư riêng, tương lai bạn sẽ đoạ vào địa ngục, đó chẳng 

phải là hại chết bạn hay sao? 

Cho nên hộ pháp phải hiểu được cái đạo lý này, 

bạn  tuy  là  đã  xuất  gia,  phấn  đấu  không  ngừng,  thật 

giống  như  băng  kết,  như  vào  đầm  sâu,  tâm  luôn  ở 

đạo.  Chỉ  cần  bạn  có  đạo,  chư  Phật  hộ  niệm,  Long 

thần  ủng  hộ,  người  cúng  dường  bạn  quá  nhiều,  bạn 

còn lo gì chứ? Bạn không có đạo, bạn tạo nghiệp, bạn 

232 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



bại hoại Phật môn, tương lai bạn nhất định đọa lạc. 

Cho nên rất nhiều người hộ pháp mà không rõ 

đạo  lý,  đem  pháp  sư  rất  tốt  hộ  trì  họ  thẳng  đến  địa 

ngục, rồi chính mình còn cho rằng có công đức, nào 

là  tôi  bỏ  ra  bao  nhiêu  tiền,  mua  đạo  tràng  cho  pháp 

sư, vị pháp sư đó có quyền sở hữu. Bạn xem vị pháp 

sư hảo tâm xuất gia, hiện tại chúng ta lại cho họ một 

cái nhà, lại đem họ để vào trong đó, bạn còn cho rằng 

bạn có công đức, công đức của bạn ở chỗ nào? Bạn 

tạo ra là tội nghiệp, không phải là công đức. Lời của 

tôi nói không dễ nghe, thế nhưng thật có điều tốt đối 

với mọi người. Cho nên đồng tu xuất gia bạn không 

nên cho rằng tôi đang chướng ngại bạn, mà chính là 

tôi đang thành tựu bạn, tôi quyết không chướng ngại 

bạn. Các vị chân thật tu hành làm đạo, nếu như không 

có  nơi  ở,  tôi  sẽ  cúng  dường  bạn,  còn  nếu  như  bạn 

không chân thật làm đạo, bại hoại Phật môn, đó là tội 

sẽ  có  báo  ứng.  Cho  nên  chính  mình  cần  phải  khắc 

khổ chịu khó, đối với nhân lực, vật lực, tài lực phải 

biết thương tiếc, quyết không lãng phí vật phẩm công 

cộng. Bạn có thể tiết phước chính là bồi phước, bạn 

có thể tích phước chính là bồi phước, cái đạo lý này 

nhất định phải hiểu. Đây điều là thuộc về thay chúng 

sanh chịu khổ. Tiếp theo Bồ Tát lại nói với chúng ta 

 “Cần tu thiện căn cúng dường”. 

Cái thứ năm:  “Cần tu thiện căn cúng dường”  

233 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





Là cần tu cái gì? Cái gì là thiện căn? Việc này 

mọi  người  đều  biết  được,  nghe  nhiều  rồi,  là  không 

tham, không sân, không si. Đây là Phật nói với chúng 

ta ba thiện căn của thế gian: Đối với người, với vật, 

với  việc  không  khởi  lòng  tham  thuận  theo  ý  riêng 

mình  không  khởi  lòng  tham;  Trái  với  ý  của  chính 

mình  không  khởi  lòng  sân,  tâm  của  bạn  vĩnh  viễn  

thanh  tịnh,  vĩnh  viễn    là  bình  lặng,  vậy  thì  tự  tại; 

Không si, không mê, vĩnh viễn là tỉnh táo, vĩnh viễn 

là giác ngộ. Tất cả thiện pháp của thế gian đều là từ 

trong ba điều kiện này mà sanh ra, cho nên gọi nó là 

ba thiện căn. 

Thiện căn của Bồ Tát là từ ba thiện căn này lại 

nâng cao lên  một  tầng, là tinh tấn. Tinh tấn  là thiện 

căn duy nhất của Bồ Tát. Bồ Tát sẽ thoái chuyển do 

nguyên nhân gì? Giải đãi, phóng dật, thì Bồ Tát liền 

thoái chuyển. Chúng ta xem thấy ở trên kinh đến lúc 

nào  mới  không bị  thoái  chuyển?  Bát  địa  mới  không 

thoái.  Thất  địa  về  trước  đều  là  tiến  thoái  không 

ngừng, chỉ cần giải đãi, phóng dật lập tức liền thoái 

chuyển.  Vĩnh  viễn  giữ  gìn  thanh  tịnh,  trong  sáu 

nguyên  tắc  tu  hành  của  Bồ  Tát,  bạn  xem  có  Bố  thí, 

Trì giới, Nhẫn nhục, Tinh tấn. Tinh tấn: tinh là thuần 

mà không tạp, tấn là tấn bộ, có thể thấy được hai chữ 

tinh  tấn  này  là  liền  nói  rõ   “Một  môn  thâm  nhập, 

 trường  kỳ  huân  tu”,   đó  gọi  là  tinh  tấn.  Phải  cần  tu, 

quyết  định không thể nào giải đãi, chăm  chỉ  nỗ lực, 

234 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



khắc phục phiền não của chính mình, khắc phục tập 

khí của chính mình. 

Thánh  nhân  Trung  Quốc  chúng  ta  nói   “Khắc 

 niệm  tác  thánh”  48,  bạn  có  thể  khắc  phục  vọng  niệm 

của bạn, bạn chính là thánh nhân. Chữ “thánh” này là 

ý  nghĩa  gì  vậy?  Nếu  dùng  lời  hiện  tại  mà  nói,  thánh 

nhân chính là người sáng suốt, đối với tất cả sự lý của 

thế gian, tất cả nhân quả, đều thông đạt tường tận, con 

người  này  gọi  là  thánh  nhân.  Nếu  bạn  không  khắc 

phục vọng niệm của chính bạn, vậy thì làm sao được? 

Hiện  tại  chúng  ta  dùng  phương  pháp  gì  khắc 

phục  vọng  niệm  của  chúng  ta?  Nhà  Phật  giảng 

phương  pháp  rất  nhiều,  là  tám  vạn  bốn  ngàn  pháp 

môn,  vô  lượng  pháp  môn.  Pháp  môn  là  gì?  Pháp  là 

phương  pháp,  môn  là  lối  đi.  Phương  pháp  gì  vậy? 

Phương  pháp  khắc  phục  phiền  não.  Phiền  não  như 

nhà  Phật  cụ  thể  nói  chính  là  vọng  tưởng,  phân  biệt, 

chấp  trước  nên  phương  pháp  khắc  phục  phiền  não 

chính là khắc phục vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, 

rất  nhiều.  Ngày  nay  chúng  ta  chọn  lấy  hai  phương 

pháp: Một thứ là nghiên giáo, thâm nhập nghiên cứu 

kinh  giáo,  mỗi  tâm  mỗi  niệm  nghĩ  đến  đạo  lý  trong 

kinh điển, thì bạn sẽ không khởi vọng tưởng; Ngoài 

ra  một  phương  pháp  là  niệm  Phật,  mỗi  niệm  tương 

ưng với A Di Đà Phật. 

235 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





Nhưng người niệm Phật niệm lâu rồi, vì sao lại 

vẫn có thể bị giải đãi? Không hiểu được đạo lý niệm 

Phật, thì niệm lâu rồi sẽ giải đãi, cho nên không thể 

niệm  được.  Cho  nên  niệm  Phật  là  hành  môn,  hành 

nhất định phải nương giải. 

Bạn xem đại sư Thanh Lương giảng kinh Hoa 

Nghiêm  cho  chúng  ta,  Ngài  đem  kinh  phân  làm  bốn 

phần,  Tín,  Giải,  sau  đó  mới  có  Hành,  Chứng.  Hành 

phải  nương  Giải,  phải  nương  Tín,  Giải;  Không  có 

Tín,  Giải  làm  nền  tảng,  thì  cái  Hành  đó  không  đáng 

tin, không thể lâu dài, Tín Giải thấu triệt rồi, thì Hành 

mới có thể được dài lâu, mới có thể không thay đổi. 

 “Tịnh  Tông  tuy  là  không  cần  phải  Tín,  Giải, 

 còn Hành thì Hành rồi”,  lời nói này nói ra có vấn đề. 

Tịnh Tông không phải không cần Tín Giải, mà là Tín 

Giải cùng Hành có thể đồng thời, còn ở vào các pháp 

môn khác, nhất định là trước có Tín, Giải; sau đó có 

Hành, Chứng, Tịnh tông là Tín - Giải - Hành - Chứng 

hoàn toàn đồng thời. 

Do  đó  niệm  Phật  không  thể  không  nghe  kinh, 

nếu không nghe kinh thì bạn niệm Phật không phải là 

một  mặt  niệm  Phật,  một  mặt  nghĩ  tưởng  xằng  bậy 

sao?  Hay  chính  là  một  mặt  niệm  Phật,  một  mặt  ngủ 

gật.  Có  một  số  người  “công  phu  không  tệ”,  đi  mà 

cũng  có  thể  ngủ  gật,  bạn  thấy  họ  nhiễu  Phật,  nhiễu 

236 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Phật mà cũng ngủ gật, nhiễu Phật mà cũng đang ngủ 

gật,  khi  chỉ  tịnh,  vừa  ngồi  xuống  thì  ngáy  lên,  việc 

này  chúng  ta  thường  thấy  ngay  trong  Niệm  Phật 

Đường.  Do  nguyên  nhân  gì?  Thiếu  kém  Tín,  Giải. 

Cho nên ngày nay chúng ta vì để bổ túc cái không đủ 

này nên mỗi ngày giảng kinh. Mỗi ngày hai giờ đồng 

hồ giảng kinh, rất quan trọng, giảng đến cần tu thiện 

căn. 

Các  vị  có  muốn  tu  thiện  căn  hay  không?  Đều 

muốn, vậy tôi nói với bạn, nghe tôi giảng kinh không 

quan trọng, nghe các vị  thực tập  giảng kinh  là quan 

trọng, cái đạo lý này các vị hiểu không? Pháp sư trẻ 

giống như một mầm non vậy, cần phải tưới tiêu, cần 

phải vun bồi. Tôi là một cây già rồi, không tưới nước 

cũng không hề gì, cũng không thể chết, còn cái mầm 

non này thì cần phải chăm sóc kỷ lưỡng, làm thế nào 

chăm sóc? Các vị ngày ngày đến nghe kinh, họ ngồi 

giảng xem thấy có rất nhiều người nghe, thì họ sẽ rất 

thú  vị  giảng  kinh,  tinh  thần  của  họ  liền  được  nâng 

cao. Còn như vừa xem thấy bên dưới không có mấy 

người, lắc đầu thở dài chắc là do ta giảng không được 

hay, nên người ta bỏ đi hết, lòng tự tin sẽ không còn, 

cho  nên  họ  sẽ  giảng  không  được  tốt,  không  tốt  thì 

càng phải đến nghe, cho họ thêm sức mạnh, đến ủng 

hộ cho họ. Họ vừa thấy, vẫn không tệ, vẫn còn nhiều 

người đến như vậy, đại khái mình vẫn còn được, lòng 

tin mới có thể sanh khởi, vậy mới là giúp đỡ họ. Cho 

237 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





nên các vị đền nghe kinh, nghe họ giảng kinh, chính 

là tưới tiêu, chính là vun bồi, vô cùng quan trọng. 

Năm xưa khi chúng tôi học giảng kinh, lão sư 

Lý đem những thính chúng đó của ông, tìm một hai 

trăm người đến, dặn bảo họ nhất định phải lắng nghe 

người  sơ  học  giảng  kinh,  lão  sư  chính  mình  thường 

hay  tuần  tra  ở  phía  sau,  xem  coi  những  người  nào 

không đến, tôi bảo anh đến nghe họ giảng, vì sao anh 

lại không đến? Cho nên chúng tôi giảng kinh, luôn có 

mấy chục người, cũng sắp gần hơn 100 người, giảng 

đường  không  lớn  cũng  ngồi  gần  đầy,  chúng  ta  lên 

giảng đài tín tâm liền đầy đủ. 

Cho  nên  người  sơ  học  cần  được  khích  lệ,  cần 

phải  giúp  đỡ,  quan  trọng  hơn  bất  cứ  thứ  gì.  Các  vị 

đến  nghe  họ  giảng  kinh  cũng  giống  như  trồng  cây 

vậy,  chúng  ta  đang  trồng  cây,  tương  lai  mới  có  kết 

trái, mới có thu hoạch, bạn không trồng cây, muốn ăn 

quả mộng, thì làm gì có đạo lý này? Không có đạo lý 

này.  Nếu  bạn  muốn  nghe  pháp  sư  giảng  kinh  giảng 

được hay, có thọ dụng, bạn không vun bồi  pháp sư, 

thì  bạn  làm  sao  nghe  được  pháp  sư  giảng  kinh  cho 

bạn  chứ?  Đây  có  nhân  ắt  có  quả.  Cho  nên  nghe  tôi 

giảng kinh không có công đức, nghe các pháp sư trẻ 

tập giảng kinh thì công đức lớn. Mọi người nhất định 

phải hiểu được cái đạo lý này. 

238 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Các  vị  muốn  tích  luỹ  công  đức,  muốn  cần  tu 

thiện căn thì bạn phải cố gắng đến nghe kinh, nỗ lực 

đến nghe kinh. Không những nghe kinh mà còn phải 

phê  bình,  nghe  đến  chỗ  nào  không  hiểu  thì  hỏi  họ, 

“Ngay  chỗ  này  tôi  không  hiểu”,  họ  liền  sẽ  cải  tiến, 

nghe đến chỗ nào có nghi hoặc cũng hỏi họ, “Khi tôi 

nghe đến chỗ này, tôi có nghi hoặc”, hoặc giả là họ 

giảng  sai,  hoặc  giả  họ  giảng  không  được  tường  tận, 

thì giúp cho họ cải tiến. Cho nên học trò ở trên giảng 

đài, thính chúng bên dưới là lão sư, là giám học, là hộ 

pháp  chân  thật,  có  như  vậy  chúng  ta  hộ  pháp  cùng 

hoằng pháp có thể phối hợp. Giải – Hành tương chất 

đạo tràng mới có thể thành tựu, đạo tràng mới có thể 

hưng vượng, đạo phong mới có thể xây dựng. Người 

học có lòng tin, người hộ trì có thu hoạch. Ta hộ trì 

một vị pháp sư, luôn là muốn giúp họ thành tựu, cái 

tâm huyết khổ cực hộ trì này không đến nỗi phí uổng, 

chân thật có thu hoạch. Tương lai họ hoằng pháp lợi 

sanh  chính  là  bạn  chính  mình  hoằng  pháp  lợi  sanh, 

thành tựu của họ chính là thành tựu của bạn, tại vì sao 

không  làm  cái  công  đức  này?  Tại  vì  sao  không  làm 

việc tốt này? 

Hôm nay giảng với các vị hai giờ đồng hồ, câu 

này vẫn chưa giảng xong, tôi vốn dĩ dự định hai giờ 

đồng  hồ  giảng  xong  hai  câu  này,  một  câu  này  cũng 

giảng chưa xong. Đây là giảng “Cúng dường hằng sa 

thánh”,  câu  này  vẫn  chưa  giảng  xong.  Cho  nên  biết 

239 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





được  trên  kinh  này  ý  nghĩa  của  mỗi  câu  mỗi  chữ 

giảng không hết. 

Tốt rồi! Thời gian hôm nay đã hết, chúng ta chỉ 

giảng đến đây thôi. 

A DI ĐÀ PHẬT! 



(HẾT TẬP 8) 

















240 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Chú giải: 



1 Trong sáu câu này thì câu thứ nhất: Trí huệ rộng lớn như biển 

cả. 

2 Hai câu phía sau : 



Nội tâm thanh tịnh dứt trần lao 

Ra hẳn vô biên đường ác thú. 

3 “Thọ dụng chân thật”: Lợi ích chân thật 

4 “Vân hà ưng trụ, Vân hà hàng phục kỳ tâm?”: Làm thế nào để 

hàng phục được tâm? Tâm phải an trụ vào đâu? 

5 “Mặt mũi trước khi cha mẹ sanh ra”: Bản lai diện mục 

6 “Viên mãn Bồ Đề, quy vô sở đắc”: Thành đạo bồ đề, chẳng qua 

là khôi phục bộ mặt vốn sẵn có của bạn mà thôi; 

Viên mãn Bồ Đề, quay trở về chỗ không có gì để được 

7 “Cửu thứ đệ định”: Định thứ 9. 

8  “Quý  vi  thiên  tử,  phú  hữu  tứ  hải”:  Sang quý  như  Thiên  Tử, 

giàu khắp bốn biển. 

9 “Bất như ý sự thường bát cửu”: Sự không vừa ý thường là đến 

8, 9. 

10 “Chư thượng thiện nhân câu hội nhất xứ”: Là nơi hội tụ của 

các bậc thượng thiện 

11 “Duy tâm sở hiện, duy thức sở biến”:  

 “Nhất thiết chư pháp, duy tâm sở hiện, duy thức sở biến” (hết thảy 

241 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 



các pháp chỉ do tâm hiện, chỉ do thức biến). “ Chư pháp sở sanh” (các 

pháp  được  sanh  ra),  chữ  “chư  pháp”  bao  gồm  cả  hư  không,  “Duy 

 tâm sở hiện” (chỉ là do tâm hiện), Tâm có thể hiện, Thức có thể biến. 

Tánh Thức có thể sanh, có thể biến, nhưng nó bất biến (bản tánh bất 

biến), hết thảy vạn pháp đều do bản tánh biến hiện ra. Biết thế gian 

biến huyễn vô thường, hết thảy biến huyễn đều là duy thức sở biến. 

Thức là gì? Là vọng tưởng, phân biệt, chấp trước.  (Tịnh Độ Đại Kinh 

 Giải  Diễn  Nghĩa  -  Phần 62  -  Chủ giảng:  Lão  pháp  sư  Thích  Tịnh 

 Không  -  Chuyển  ngữ:  Bửu  Quang  Tự  đệ  tử  Như  Hòa  -Giảo  duyệt: 

 Huệ Trang và Đức Phong - Tập 123);  

12 “Tịch mặc”: Tịch là yên lặng, không bị khổ vui làm động tâm; 

Mặc là lặng lẽ, không bị phiền não khuấy rối, độ mình độ người, 

công đức đầy đủ.  (Phật học Phổ thông –HT. Thích Thiện Hoa) 

13  “Một  ngụm  nước,  một  bữa  ăn  đều  do  tiền  định”:  Nhất  ẩm, 

nhất trác, mạc phi tiền định. 

14 “Giá giới” : 

 1-  Tánh tội: Là tội sẵn có trong bảng tánh chúng sanh, 

như  sát,  đạo,  dâm,  vọng.  Bốn  tánh  này  có  sẳn  trong  tâm  tánh 

chúnh sanh từ vô thỉ đến nay, hễ có chúng sanh là có chúng nó. 

Mỗi người, không cần ai dạy bảo, không cần học tập, mà ai cũng 

đều biết sát, đạo, dâm, vọng. Vì thế cho nên gọi là tánh tội. 

 2-  Giá  tội:  Là  tội  không  sẵn  có  trong  bản  tánh  nhưng 

do  hoàn  cảnh,  do  tập  nhiễm  mà  phát  sinh,  như  tội  uống  rượu 

chẳng  hạn.  Nói  một  cách  tổng  quát,  ngoài  bốn  tánh  tội  là  sát, 

242 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



đạo, dâm, vọng, còn bao nhiêu tội khác là giá tội cả. 

 3-  Tánh giới: Là để ngăn ngừa bốn tánh tội là sát, đạo, 

dâm,  vọng.  Giới  này  rất  quan  trọng,  nhưng  cũng  rất  khó  giữ. 

Giữ  được  bốn  giới  này  thì  sự  tu  hành  tất  sẽ  kết  quả  và  con 

đường giải thoát chắc chắn sẽ chờ đón hành giả.   

 4-  Giá giới: Là giới để ngăn ngừa tội lỗi do hoàn cảnh 

là  huân  tập  mà  phát  sinh.  Những  giới  này  ít  quan  trọng  hơn 

tánh giới nói trên. Nhưng muốn giữ được tánh giới một cách ít 

khó khăn, phải cần giữ giá giới. Như người muốn đốn cây lớn, 

trước  tiên  phải  chặt  ngành  ngọn;  như  người  dùng  binh  giỏi, 

trước khi muốn chiếm một đô thị lớn, phải ngăn chặn các con 

đường đi vào đô thị ấy.  (Phật học phổ thông-HT. Thích Thiện 

 Hoa)  

15 “Sĩ khả sát, bất khả nhục”: Kẻ sĩ chỉ có thể chết chứ không thể 

chịu nhục 

16 “Đạo dễ hành”: Dị hành đạo. 

17  “Tâm  bao  thái  hư,  lượng  châu  sa  giới”:  Tâm  bao  trùm  hư 

không, lượng trọn khắp các cõi nhiều như cát. 

18 “Trụ Như Lai chi sở trụ”:  Trụ chỗ Như  Lai trụ,   cái Trụ này 

trên thực tế chính là áp dụng tâm Bồ Đề 

19  “Phật  thị  môn  trung,  bất  xả  nhất  nhân”:  Trong  cửa  Phật 

chẳng bỏ một ai. 

20 “Tiên nhập vi chủ”: Cái gì vào trước sẽ làm chủ. Con người có 

hai  đặc tính lớn một là tiên nhập vi  chủ  (cái  gì  vào trước sẽ làm 

243 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 



chủ)  và  hai  là  nhãn  kiến  vi  thực  (điều  gì  thấy  mới  cho  là  thật). 

Phương thức tư duy của con người thường bị cục hạn bởi hai đặc 

tính lớn này. 

21 “Nhị đế”: 

Chân đế: Chân lý chân thực, thuộc pháp xuất thế gian. 

Tục đế: Cũng là “chân lý” nhưng là chân lý quy ước, tương 

đối, tạm đồng ý như vậy giữa người thế tục với nhau, không phải là 

chân lý cứu cánh. Đạo Phật có giảng “tục đế” như phương tiện dẫn 

dắt chúng sanh dần dần tới chân đế  (Từ điển Phật học Việt Nam –

 Thích Minh Châu-Minh Tri-1991-NXB Khoa học xã hội 1991). 

“Đức  Phật  nương  theo  Nhị  Đế  để  thuyết  pháp,  đó  là  một 

tổng  nguyên  tắc  của  giảng  kinh,  giáo  học.  “Đế”  (諦)  là  gì?  Nói 

theo cách phổ thông hiện thời, Đế là chân lý, chân thật, thực tại. Có 

hai thứ [chân lý]: Một là Tục Đế, hai là Chân Đế. Tục Đế là pháp 

thế gian, Chân Đế là Phật pháp, thế gian và xuất thế gian đều quan 

tâm. Chân Đế là sau khi minh tâm kiến tánh, quý vị đã thấy được 

Thật Tướng của các pháp, những người tầm thường trong thế gian 

chúng ta rất khó lý giải điều này. Thật Tướng là thật, nhưng chúng 

ta chưa tu học đến trình độ ấy, nên đức Phật chẳng nói chuyện này. 

Ngài giảng về pháp thế gian, cũng có nghĩa là đức Phật rất 

thông hiểu những kiến thức thông thường. Đức Phật nói về những 

kiến  thức  thông  thường  của  người  thế  gian,  chúng  ta  rất  dễ  tiếp 

nhận,  rất  dễ  hiểu.  Ngài  dạy  “cha  nhân  từ,  con  hiếu  thảo,  anh 

244 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



nhường,  em  kính”,  chúng  ta  nghe  rất  vui  vẻ.  Đó  là  Thế  Tục  Đế, 

chẳng phải là Chân Đế. 

Chân Đế giảng “Vạn pháp đều không”, chúng ta sẽ không 

hiểu, chúng ta thấy rõ hết thảy các pháp hiện tiền, cớ sao là không? 

Lẽ nào Phật là không? Tôi không hiểu điều này! Đó là Chân Đế, 

thuộc  về  Triết  Học  cao  cấp,  người  bình  thường  chẳng  thể  hiểu. 

Đức  Phật  nhìn  vào  căn  tánh  của  chúng  sanh,  thấy  quý  vị  thuộc 

trình độ nào bèn thuyết pháp [đến mức đó]. Vì thế, trong toàn bộ 

Phật  pháp,  Tiểu  Thừa  toàn  giảng  về  Tục  Đế,  Chân  Đế  cũng  nói, 

nhưng rất ít. Trong pháp Đại Thừa, Chân Đế và Tục Đế đều giảng, 

ngay cả trong pháp Nhất Thừa [cũng như thế]. Pháp Nhất Thừa là 

Pháp Hoa và Hoa Nghiêm, trong ấy vừa có Tục Đế, vừa có Chân 

Đế, không hoàn toàn giảng Chân Đế.  (Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn 

 Nghĩa,  phần  5,  Chủ  giảng:  Lão  pháp  sư  Tịnh  Không,  Thời  gian: 

 Ngày 5 tháng 04 năm 2010, Địa điểm: Hương Cảng Phật Đà Giáo 

 Dục Hiệp Hội, Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa, Giảo 

 chánh: Đức Phong và Huệ Trang). 

22  “Vô  duyên đại  từ,  đồng  thể  đại bi”:  Yêu  thương  chúng  sanh 

không có điều kiện, thương xót chúng sanh vì cùng một bản thể 

23 20 chữ: Chân thành, Thanh tịnh, Bình đẳng, Chánh giác, Từ bi - 

Nhìn thấu, Buông xuống, Tự tại, Tùy duyên, Niệm Phật. 

24 “Tín kỳ giáo, giải kỳ lý”:  

 Tín giáo - Giải lý - Tu hành 

 1-  Tín  giáo:   Phật  dạy:  Người  học  đạo  nên  tin  theo  những 

245 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 



điều giáo-hoá của Phật. Kinh sách của ta, cũng như ăn mật ở bát, ở 

giữa hay ở chung quanh bát đều ngọt cả. 

 2- Giải lý:  Phật dạy: Sa-môn hành đạo, đừng như trâu kéo 

cối  xay,  thân  tuy  thành  đạo,  mà  tâm  không  hành  đạo  thì  có  ích 

gì? Nếu tâm hành đạo thì thân khỏi phải hành đạo. 

 3- Tu hành:   Phật dạy: Người hành đạo như trâu chở nặng, 

đi vào bùn lầy, tuy mỏi mệt, nhưng không dám quay trở lại, trông 

sang bên phải, bên trái. Chỉ khi nào ra khỏi đám bùn ấy, mới được 

nghỉ ngơi. Sa-môn cũng vậy, phải đề phòng tình dục tệ hại hơn bùn 

lầy. Phải nhất tâm suy nghĩ về đạo, mới có thể thoát khỏi khổ não. 

 Phần kết luận:  Phật dạy: Ta coi ngôi vua, quan như bụi qua kẽ 

hở, coi vàng ngọc như ngói sỏi, coi nhung lụa gấm vóc như vải thô, coi 

đại-thiên giới như hạt cải, coi nước hồ A-nậu như dầu thoa chân. 

 (Trích  Kính  Tứ  Thập  Nhị  Chương  (Kinh  bốn  hai  chương: 

 Đời Hậu-Hán, Ngài Ca-Diếp Ma-Đằng và Ngài Trúc Pháp Lan dịch 

 chữ Phạn ra chữ Hán - Thích Thanh Cát dịch chữ Hán ra chữ Việt) 

25 “Chư ác mạc tác, chúng thiện phụng hành, tự tịnh kỳ ý”: Chớ 

làm các điều ác; Vâng làm các điều lành; Giữ tâm ý trong sạch. 

26 “Đại quyền thị hiện”:  

Đại Quyền: Phật, Bồ Tát vì cứu vớt chúng sanh nên hiện ra đủ mọi 

thân  hình  sai  khác,  thậm  chí  thị  hiện  những  hạnh  Ngũ  Nghịch, 

Thập Ác để hóa độ chúng sanh. Như Vy Đề Hy phu nhân và vua A 

Xà Thế đều là những bậc đại quyền thị hiện. 

246 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Đều là chư Phật, Bồ Tát hiện đến, đều là Pháp Thân đại sĩ thị hiện, 

[do  vậy  gọi]  là tùng  quả  hướng  nhân (từ  quả  hướng  đến  nhân). 

Những  vị  ấy Dĩ  nhập  Như  Lai  Nhất  Thừa  quả  hải (đã  nhập  biển 

quả Nhất Thừa của Như Lai), Như Lai là tự tánh. Tự tánh vốn tự 

trọn đủ trí huệ và đức tướng, ở đây gọi là Như Lai Nhất Thừa quả 

hải đều được chứng đắc rốt ráo viên mãn. 

27 “Khai, Giá, Trì, Phạm”: 

1-   Khai: Là mở, cho làm; 

2-   Giá: Là cấm, không cho làm. 

Như khi Phật còn tái thế, Ngài cấm các vị Tỳ Kheo leo lên 

cây, đó là ''Giá". Nhưng về sau có vị Tỳ Kheo đi vào rừng, bị 

ác thú rượt, Ngài không dám leo lên cây để tránh, vì sợ phạm 

giới,  và  cuối  cùng  bị  ác  thú  hại.  Từ  đó,  Phật  dạy:  ''Nếu  có 

duyên sự thì được leo cây'', như thế gọi là ''Khai''. 

Một thí dụ thứ 2: Người Phật tử phải giữ giới không uống 

rượu.  Ðó  là  ''Giá''.  Nhưng  khi  bị  bịnh  nặng,  nếu  cần  rượu  để 

hòa với  thuốc, uống mới  lành bệnh, thì tạm  được dùng. Ðó là 

''Khai''. Nhưng trước khi uống, phải bạch với chư tăng.  

3-   Trì: Là giữ gìn, như khi đã thọ giới rồi mà giữ gìn cho được 

thah tịnh thì gọi là ''Trì''. 

4-   Phạm:  Là  vi  phạm;  như  đã  thọ  giới  rồi  mà  không  giữ  gìn 

giới thì gọi là ''Phạm''. 

Tóm lại, trong khi tu hành giữ giới-luật, hành giả luôn luôn 

quan sát mỗi hành vi hàng ngày của mình xét xem một cách sáng 

247 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 



suốt, thế nào là ''Trì'', thế nào là ''Phạm''; trong trường hợp nào, và 

giới  nào  được  ''Khai'';  Trong  trường  hợp  nào,  và  giới  nào  không 

được  ''Khai''.v.v..  nói  một  cách  tổng  quát  khi  đã  thọ  giới  rồi  thì 

phải ''Trì''. Nếu không ''Trì'' mà ''Phạm''. Tuy thế nếu vì lòng từ bi, 

vì  lợi  ích  chung,  hay  vì  trí  huệ  thúc  đẩy,  thì  có  thể  ''Khai''  mà 

không phạm tội. Nhưng nếu vì tâm nhiểm ô, vì phiền nảo thúc đẩy 

mà ''Khai'' là ''Phạm''  . (Phật học Phổ thông-HT.Thích Thiện Hoa) 

28 “Nhập cảnh tuỳ tục”: Đến nơi đâu thì đều phải tùy vào phong 

tục của nơi đó 

29 “Sĩ khả sát, bất khả nhục”: Chú thích 18 

30  “Nhất  thiết  pháp  đắc  thành  ư  nhẫn”:  Tất  cả  các  pháp  đều 

thành tựu ở «Nhẫn» 

31  “Nhân  thân  nan  đắc,  Phật  pháp  nan  văn”:  Thân  người  khó 

được, Phật pháp khó nghe. 

32 “Bất như ý sự thường bát cửu”: Chú thích 9 

33 “Hảo sự đa ma”: Việc tốt lành (gặp) nhiều gian nan, trở ngại. 

34 “Vân hà hàng phục kỳ tâm?”: Làm thế nào để hàng phục tâm. 

35 Tam bất thoái: Hành bất thoái,  Vị Bất thoái, Niệm bất thoái, 

36 «Phần chứng vị»: 

Phần chứng tức Phật là một trong “Lục tức Phật” : Lý tức 

Phật,  Danh-tự tức Phật,  Quán-hạnh tức Phật,  Tương-trợ tức Phật, 

Phần-chứng tức Phật, Cứu-kính tức Phật. Trong đó:  

Phần chứng tức Phật: Theo Thiên-thai tôn, thì vô minh như 

là tấm màn dày đặc, gồm có 41 lớp; mỗi khi nhờ công phu tu hành, 

248 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



phá được một lớp, tức là chứng được một phần Trung đạo. Ðó là ý 

nghĩa của phần chứng tức Phật. Ðến nay tức là đã lên đến các bậc 

Thập trụ, Thập hạnh, Thập hồi hướng, Thập địa và Ðẳng giác. 

Cứu cánh tức Phật: Cứu cánh tức là đạt đến bực cuối cùng, 

chứng được chỗ mầu nhiệm cực điểm, nghĩa là đến bực Diệu giác, 

Chủng  trí  đều  viên  mãn.  Ðến  đây  tức  là  đến  bực  Diệu  giác  hay 

Phật.  (Phật học phổ thông-HT.Thích Thiện Hoa) 

37 “Cứu cánh viên mãn thành Phật”: Cứu kính tức phật là quả vị 

cuối cùng của ”Lục Tức Phật” - Chú giải 40 

38 “Hành bố viên dung”: Dựa theo bộ kinh Hoa Nghiêm, Ngài Bồ 

Tát Thế Thân đã làm ra bộ "Thập địa luận" để  giải thích nghĩa lý 

của sáu tướng (Lục tướng). Sáu tướng này được gọi là  Viên dung, 

 vì  nó  có  những  đức  tính  viên  mãn,  dung  thông  vô  ngại.  Sáu 

tướng của sự vật trong vũ trụ ấy là: 

 1-  Tổng  tướng:  Tổng  tướng  là  cái  tướng  bao  trùm  tất  cả,  tổng 

cộng tất cả các tướng sai biệt. 

 2-  Biệt  tướng:  Biệt  tướng là nói  các tướng riêng biệt; nhiều biệt 

tướng cộng lại thành tổng tướng  

 3-  Ðồng  tướng:  Ðồng  tướng  là  cái  tướng  chung  cùng,  dung  hòa 

với nhau, không ngăn ngại nhau, không trái chống nhau. 

 4-  Dị tướng: Dị tướng là các tướng riêng biệt, 

 5-  Thành tướng: Thành tướng là tướng thành tựu. 

 6-  Hoại tướng: Hoại tướng là cái tướng độc lập của các pháp. 

Sáu tướng này phân ra làm ba đối, gọi là "Tam đối lục tướng ". 

249 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 



  Tổng, Biệt cùng đối nhau thuộc về Thể. 

  Ðồng, Dị cùng đối nhau thuộc về Tướng. 

  Thành, Hoại cùng đối nhau thuộc về Dụng. 

Khi chúng ta nói đến Tổng, Ðồng, Thành là nói về phương diện 

toàn thể, Viên dung bình đẳng của bản thể vũ trụ; Khi chúng ta nói 

đến Biệt, Dị, Hoại là nói về phương diện hiện tượng giới, trong ấy 

mỗi mỗi sự vật đều phơi bày riêng rẽ lẽ khác nhau. Theo kinh Hoa 

Nghiêm thì Tổng, Ðồng, Thành, Tướng thuộc về môn Viên dung; 

còn Biệt, Dị, Hoại, Tướng thuộc về môn  hàng bố (nghĩa là hiện lộ, 

phơi bày la liệt). Một bên là bình đẳng, một bên là sai biệt. Nhưng 

bình đẳng và sai biệt là tương tức, tương nhập, viên dung không. 

Tương  tức  nghĩa  là  cái  này  tức  cái  kia,  như  nước  tức  là  sóng; 

Tương nhập nghĩa là ăn nhập với nhau, dung thông nhau, như mặt 

gương này và mặt gương kia phản chiếu vào nhau không cùng mà 

không cản trở gì nhau. Vì tương ức, tương nhập, nên lìa tổng tướng 

thời không biệt tướng, lìa đồng tướng thì không dị tướng, lìa thành 

tướng thì không hoại tướng. 

Tóm  lại,  viên  dung  không  lìa  hàng  bố,  hàng  bố  không  lìa  viên 

dung,  viên  dung  tức  hàng  bố  hàng  bố  tức  là  viên  dung.  Hết  thảy 

các  pháp  đều  đủ  6  tướng  ấy,  không  một  pháp  nào  là  không  viên 

dung  tự  tại,  tức,  nhập  không  ngại.  Vì  thế  cho  nên  gọi  là  6  tướng 

viên dung. Ðấy là  ý nghĩa huyền diệu cúa Hoa Nghiêm nhất  thừa 

viên giáo.  (Phật học phổ thông - HT.THích Thiện Hoa).  

250 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



39“Bách  hoa  tùng  trung  quá,  nhất  diệp  bất  triêm  thân”:  Qua 

rừng trăm hoa nở, mẩu lá chẳng dính thân. 

40“Phi  thường  phi  đoạn,  phi  nhất  phi  dị”:  Không  phải  thường 

hằng (vĩnh viễn) mà cũng phải đoạn diệt, không phải đồng nhất mà 

cũng không phải sai dị  

41“Trần  thuyết  sát  thuyết,  vô  gián  thuyết”:  Thuyết  trọn  ngày, 

thuyết  rất  nhiều,  trần  thuyết,  sát  thuyết  (kinh  Kim  Cang  giảng 

nghĩa - Cư sĩ Giang vị Nông), thuyết không gián đoạn; 

42“Thiện nam tử, trong tất cả cúng dường thì pháp cúng dường là 

tối  thắng”:  Thiện  nam  tử,  chư cúng  dường trung,  pháp  cúng dường 

tối” 

43 “Tiên dĩ dục câu khiên”: Trước là dùng dục lợi để lôi kéo 

44 “Hậu linh nhập Phật trí”: Sau khiến nhập Phật trí 

45“Phật thị môn trung, hữu cầu tắc ứng”: Trong cửa Phật có cầu 

tất ứng 

46“Một  ngụm  nước  một  bữa  ăn  đều  do  tiền  định”:  Nhất  ẩm, 

nhất trác mạc phi tiền định. 

47 “Sự đáo vô tâm giai khả lạc/Nhân đáo vô cầu phẩm tự cao” : 

Chẳng bận lòng đối với các sự việc xảy đến thì được vui/Người đạt 

đến chỗ không mong cầu thì mới thực sự cao cả và đáng kính.  

48 “Khắc niệm tác thánh”: Phàm phu có thể khắc phục được vọng 

niệm của chính mình, thì bạn liền có thể làm thánh. 

 

251 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 



 

HỒI HƯỚNG 

Nguyện đem công đức này 

Trang nghiêm Phật Tịnh độ 

Trên đền bốn ơn nặng 

Dưới cứu khổ ba đường 

Nếu có ai thấy nghe 

Cùng phát tâm bồ đề 

Hết một báo thân này 

Đồng sanh về Cực Lạc quốc. 

                NAM MÔ A DI ĐÀ PHẬT! 



 Cẩn dịch: Vọng Tây cư sĩ - Email:Vongtaycusi@gmail.com 

 Phát  tâm  cúng  dường:  Da  giới  “Thuyết  giảng  Phật  Thuyết  Đại 

 Thừa  Vô  Lượng  Thọ  Trang  Nghiêm  Thanh  Tịnh  Bình  Đẳng  Giác 

 Kinh” - thành tâm cúng dường. 

 

HOAN NGHÊNH BẠN ĐỌC ẤN TỐNG SÁCH 

(Tải file mềm tại www.niemphatvangsinh.com) 

 

 

 

252 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



PHẬT DẠY ẤN TỐNG KINH ĐƯỢC MƯỜI CÔNG ĐỨC 

1.  Đã  lỡ  phạm  tội,  nếu  tội  nhẹ  thì  liền  được  tiêu  tan,  nếu  tội 

nặng thì được chuyển thành nhẹ. 

2.  Thường được thiện thần  ủng hộ, tránh khỏi  tất cả ôn dịch, 

đao binh, giặc cướp, tù tội, lửa cháy, nước trôi v.v… 

3.  Nhờ chánh pháp mà những kẻ oán thù với mình trong kiếp 

trước được giải thoát nên tránh được sự khổ sở về tội báo 

thù. 

4.  Ác  Quỷ  Dạ  xoa  không  thể  xâm  phạm,  cọp  đói,  rắn  độc 

không hại được. 

5.  Tâm  được  yên  ổn,  ngày  không  có  sự  nguy  hiểm,  đêm 

không có ác mộng, nhan sắc sáng sủa tươi tắn, khí lực dồi 

dào, việc làm tốt, lợi. 

6.  Hết lòng phụng sự chánh pháp, tuy không mong cầu nhưng 

cơm ăn áo mặc tự nhiên đầy đủ, gia đình hòa thuận phước 

thọ miên trường. 

7.  Lời  nói  và việc làm, trời, người  đều hoan hỷ;  đến nơi  nào 

cũng được nhiều người kính mến. 

8.  Nếu ngu si thì chuyển thành trí huệ, bệnh tật chuyển thành 

lành mạnh, nguy hiểm chuyển thành yên ổn, nếu là đàn bà 

sau khi chết sẽ chuyển thành đàn ông. 

9.  Xa  lìa  các  đường  dữ  (địa  ngục,  ngạ  quỷ,  súc  sanh),  được 

sanh vào các cõi thiện (người, trời) tướng mạo đoan chánh, 

thông minh, xuất chúng phước lộc hơn người. 

10. Đủ  năng  lực  để  gây  căn  lành  cho  chúng  sanh,  lấy  tâm 

chúng sanh làm ruộng phước và sẽ thâu hoạch được nhiều 

quả tốt. Sanh vào chỗ nào cũng được thấy Phật, nghe pháp; 

ba thứ trí huệ (Văn, Tư, Tu) mở rộng, chứng được sáu thần 

thông (thiên nhãn, thiên nhĩ, tha tâm, túc mạng, thần túc và 

lậu tận thông) . 



Hòa Thượng Thích Trí Thủ 

253 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 8 





254 





cover_image.jpg
Vo-Luong-Tho-
Giang-Giai-Lan-
Thu-10-
Tap-071-080





index-168_1.jpg





index-74_1.jpg





index-1_1.jpg





index-97_1.jpg





